





## التربية الدينية الإسلامية

## الصف الثالث الثانوى

د. يحيي محمد أبو بكر

كلية الدراسات الإسلامية جامعة الأزهر

د.سعيد عبد الحميد عبد القادر

مركز تطوير المناهج والمواد التعليمية

الشيخ /صالح عباس جمعة

التوجيه الفني بالأزهر الشريف

أ.د.م.صلاح محمود العادلي

كلبة الدراسات الإسلامية ينين جامعة الأزهر

د.كمال عوض الله عبد الجواد

مركز تطوير المناهج والمواد التعليمية

الشيخ /على أحمد خليل

التوجيه الفني بالأزهر الشريف

لجنة التعديل

أ.د. جاد الرب أمين

آ.د. شکري مجاهد

د. محمود فيؤاد محمد

د. جمعه محمد محمود

آ.د. محمود عبىده

أ. رفعت فيساض

د. إسماعيل عبىد العاطي

إشراف تربوي

مدير مركز تطوير المناهج والمواد التعليمية

غير مصرح بتداول هذا الكتاب خارج وزارة التربيت والتعليم والتعليم الفنى

4 1221 \_ 122.

27.7.19

### المواصفات الفنية:

| $\Lambda \times \Lambda \times \Lambda \times \Lambda$ سم | مقاس الكتاب         |
|-----------------------------------------------------------|---------------------|
| <b>٤</b> لون                                              | طبع المتن           |
| ۽ لون                                                     | طبع الغلاف          |
| ۷۰ جرام أبيض                                              | ورق المتن           |
| ۱۸۰ جرام کوشیه                                            | ورق الغلاف          |
| ۱٤٨ صفحة                                                  | عدد الصفحات بالغلاف |
| جانبى                                                     | التجليد             |
| 270   7   7   7   0 1 2                                   | رقم الكتاب          |

رقه الإيداع م ٩٦٩٨ / ٢٠١٩

Y / Y+19 / 17V



فريق العمل



رئيس قسم التكثولوجيا حان معبد دراج

> التحرير والإخراج هدى سيد أحمد علا محمد عادل

غارف مروة صاير عبد الناصر

#### inach!

#### بسم الله الرحمن الرحيم

نحمد الله حمد الشاكرين ، وتصلي وتسلم على المبعوث رحمة للعالمين، سيدنا محمد وعلى آله الطبيعين ، وصحابته الغرّ الميامين، وبعد...

يسعدنا أن نقدم لأبنائنا وبنائنا طلبة وطالبات الصف الثالث الثانوي، كتاب التربية الدينية الابنية الإسلامية ، الذي يهدف إلى تعليم مبادئ الدين الإسلامي، وترسيخ القيم التي يحتاجون إليها في حياتهم، واكتساب المهارات التي تساعدهم على التغلب على المشكلات التي تواجهكم ،

وقد تم تقسيم الكتاب إلى ست وحدات، تدور كل منها حول فكرة، أو تعميم أومشكلة، والوحدة عنوان وأهداف ودروس، تتضمن كل وحدة ثلاثة موضوعات، تجمع بين مجالات التربية الدينية من عقيدة، وعبادات، وقيم، وعلاقات إنسانية ، وشخصيات إسلامية، وتشتمل الموضوعات على أيات قرآنية وأحاديث نبوية شريفة.

تتناول الوحدة الأولى ( دروس وعبر ) الموضوعات التالية : من وصايبا لقمان ، الدعوة إلي الله ، دروس من غزوات الرسول في أما الوحدة الثانية ( الإسلام والتنوع ) فاشتملت على الموضوعات : من السنن الكونية، الملائكة وجوهر الإيمان ، فضل الصلاة ، كما تدور موضوعات الوحدة الثالثة (التصامح في الإسلام) حول : ثواب الابتلاء في الإسلام ، وقبول الآخر ، وشخصية الإمام البخاري.

أما الوحدة الرابعة ( منزلة العقل في الإسلام ) فتشتمل على موضوعات: الإسلام وعالم الغيب، وأساليب الرسول في الدعوة، الإسلام وتحرير العقل.

وجات الوحدة الخامسة ( التكافل في الإسلام ) لتعالج بعض القضايا الاجتماعية مثل: الإسلام وفقه التكافل ، والتكافل في الميراث ، سماحة الإسلام في احتساب الزكاة.

وختم الكتباب بالوحدة السادسية ( الإسبلام والعفية ) متضمنية البدروس التاليية : سبورة

النور: أداب وأحكام، ومن قصص الأنبيا، في تحقيق العفة، وصيانة الأعراض في الإسلام.

ويأتي الكتاب مؤكدا على قيم العمل والتعاون والحرية والمساواة ، كما يؤكد على الهوية الدينية الوطنية والقومية، ويعمل على تنمية روح الإخاء والتسامح ، مع مراعاة طبيعة العصر ومتطلباته، ويركز على القيم والأخلاق اللازمة للتعامل الناجح والمشاركة الفاعلة في المجتمع،

ويؤكد الكتاب على التعلم النشط الذي يجعل المتعلم مشاركًا إيجابيًا وناقدًا ومتذوقًا، ويؤكد الكتاب على القردية بين للطلاب من خلال أساليب تعليم وتعلم متنوعة ، كما ينسي مهارات التفكير الناقد مثل: تعبيز الحقائق والادعاءات والآراء ، وتحديد مستوى دقة رواية الحديث الشريف ، وتنمية مهارات التفكير الإبداعي (الطلاقة، والمرونة، والأصالة، والإثراء بالتفاصيل) لدى الطلاب ، كما يراعي الكتاب أنماط التعلم المختلفة ؛ التعلم التعاوني، والتعلم البنائي، والتعلم الإنتفاعي ، والتعلم الإنتفاعي ...إلخ.

وقد تم توظيف المحتوى والأنشطة المتضمنة في هذا الكتاب من أجل مساعدة الطلاب على اكتساب المهارات الذهنية، والعمليات العقلية التي تمكنهم من النجاح في حياتهم المستقبلية.

وقد حددنا لكل وحدة ودرس أهدافًا ومهارات ، ووضعنا تدريبات وأنشطة لكل درس ولكل وحدة في ضوء خريطة تتناغم مع الأهداف، لمساعدة الطالب على تطبيق ماتعلمه من معارف ومهارات وقيم من دروس الكتاب، وتتنوع الأنشطة في هذا الكتاب بين أنشطة فردية، وثنائية وجماعية تمكن الطالب من تقييم نفسه، والوقوف على مستواه، ومعالجة نواحى الضعف لديه، والانطلاق نحو التفوق والتقدم.

ونسال الله العلي القدير أن يوفقنا لما فيه الخير والسداد لنا ولديننا ووطننا إنه نعم المولى ونعم النصير.

المولفون

## المحتويات

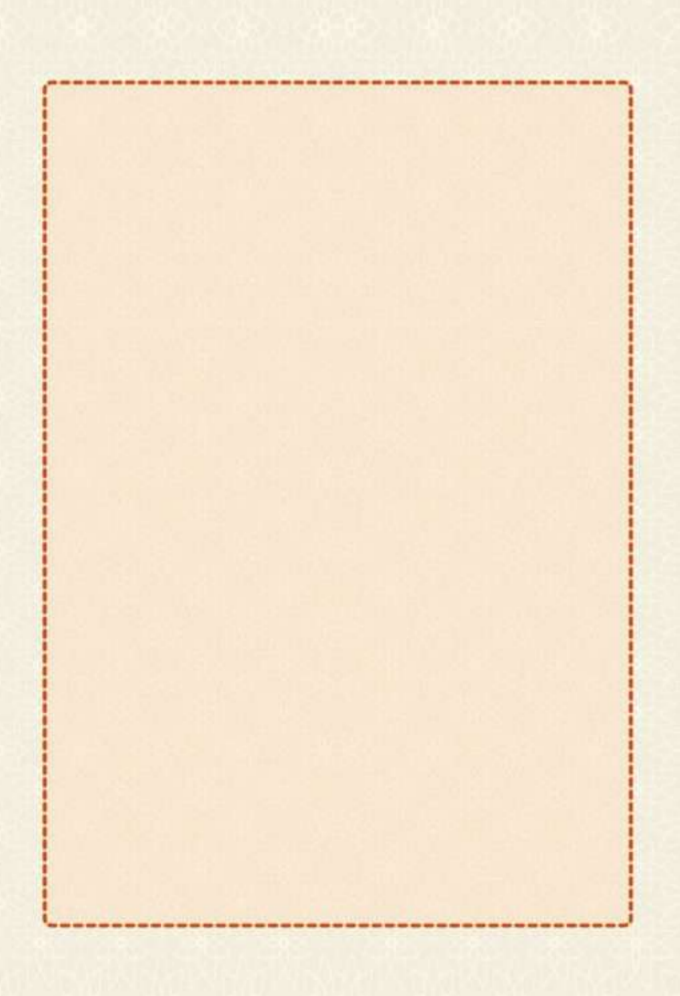
|     | الوهدة الأولى : دروس وعبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -   | الدسه الأولاد من وصايا لقمان الحكيم - سورة لقمان (تلاوة وحفظ وتفسير)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 18  | الدس الثاني: الدعوة إلى الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲.  | الديس الذالك : دروس من غزوات الرسول الله المسالة المسا |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | الوحدة الثانية :الإسلام والتنوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7.  | الديس الأولا: من السن الكونية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 27  | النسى الثاني: فضل الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٧  | الديس الثالث: الملائكة وجوهر الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | الوهدة الثالثة : التسامح في الإصلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 30  | الديس الأول : جزاء الايتلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 09  | الديسه الثاني: الإسمادم وقبول الأخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10  | الدسه الثالث: الإمام البخاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | الوحدة الرابعة :منزلة العقل في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| VT  | الديس الأول: الإسارم وعالم الغيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| VV  | الدسه الثاني: أساليب الرسول عليه في الدعوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸٢  | الديس الثالث: الإسلام وتحرير العقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | الوجدة القابسة : التكافل في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | الديسه الأول: الإسلام وفقه التكافل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7.  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4   | الديس الثاني: التكافل في الميرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| . 4 | الدسه الثالث: حماحة الإسلام في احتساب الزكاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | الوحدة السادسة :الإسلام والمفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17  | السي الأول: حدة التور : إدار وأحكام (تلاءة وحفظ وتقريب)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

الديس الثاني: من قصص الأنبياء في تحقيق العفة.

الدين الثالث: صيانة الأعراض في الإسلام.

150

141



## الوحسدة الأولسي

### دروس وعبير

## مشدينة

تهدف هذه الوحدة إلى: ترسيخ الإيمان بالله تعالى فى نقوس أبنائنا وتمكينهم من وسائل التعبير عن ذلك الإيمان، وذلك باتباع أوامر الله واجتناب نواهيه ، واستلهام الدروس والعبر من سير الأنبياء والمرسلين والصالحين، كما وردت فى القرآن الكريم.

وتأتى دروس الوحدة متأزرة متكاملة، فتجد فيها ما يتصل بالعقيدة كالدعوة إلى الله تعالى، كما تجد فيها ما يتصل بالعبادات كالحديث عن الطهارة وعلاقتها بالداعية إلى الله، وقد تضمنت الوحدة ملامح من سيرة الرسول الكريم في من خلال تناول بعض غزواته: لتستنبط منها الدروس والعبر كما تؤكد الوحدة الكثير من القيم مثل: الحوار، والحب، والإخاء، والسلام.

وتهدف الوحدة - كذلك - إلى تنمية مهارات التفكير المختلفة لتكون عونًا لك في مواجهة الدعوات المضللة التي تسعى إلى زعزعة العقيدة أو توجيهها بما يسيى، لصورة الإسلام السمحة،

#### سدروس الوهسدة

- ١. من وصايا لقمان (سورة لقمان).
  - ٧. الدعوة إلى الله.
- ٣. دروس من غزوات الرسول ﷺ.

#### أهداف الوحدة

- \* يحفظ سورة لقمان.
- پتعرف معانی سورة لقمان
   وما ترشد إلیه.
- بعرف الأخرين بما استقر لديه من إيمان.
- پستتنج أثر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في حياة القرد والمجتمع.
- پتعرف أدب الحوار في
   الإسلام.
- يحفظ حديثًا عبن الأسر
   بالمعروف والنهي عبن
   المنكر.
- بستننج ما ترشد إليه الآيات القرآئية والأحاديث الثبوية الواردة بالوحدة.
- بغض المظاهر السلوكية الخطأ في تكوين الاسرة.
- يقارن بين الطهارة الصبية
   والطهارة المعنوبة.
- يستنبط العبر والعظات من غزوات الرسول ﷺ.

## من وصايا لقمان

#### أهداف الدرس

من المتوقع بعد هذا الدرس أن يكون الطالب قادرا على أن :

- يشلو سورة القمان تسلاوة صحيحة.
- يستنبط القيم والآداب الواردة بالسورة
- يلخص وصايا لقمان لابنه.
- يقبل على تــــلاوة القرآن
   الكريم.
- يقسر بعض آينات خورة الفهان (۱۹۰۱).
- يحفظ آيات السورة حفظًا
   صححًا.

### أولاً .. بين يدى السورة

سورة لقمان مكية غير أيتين، والأيات المكية تُعنى بغرس أصول العقيدة الصحيحة، كالدعوة إلى التوحيد الخالص والإيمان بالبعث والحساب والجنة والنار ونشر الفضيلة، ومقاومة الرذيلة، وبيان عيوب المجتمع الجاهلي، من أجل تجاوز انحرافاته وفوضويته، والتخلص من أدرائه ومويقاته.

وسميت سورة لقمان بهذا الاسم لاشتمالها على قصة لقمان الحكيم ووصاياه لابنه. وتتناول السورة قضية مهمة من قضايا الدين وهى قضية العقيدة والإيمان بالله الواحد الأحد، والولوج إلى المخاطبين بشتى الأساليب لدفعهم للتأمل والتفكر في هذا الكون العظيم للوصول إلى الإيمان بوحدانية الخالق سبحانه وتعالى.

وتعرض السورة لقضية الإيمان من نواحٍ متعددة، فتعرض لموقف المؤمنين من قضية الإيمان بالله تعالى، و أنهم على هدى

من ربهم و أنهم هم المفلحون، وتعرض كذلك لموقف الكفار من هذه القضية وأنهم معرضون عن الآيات الواضحة التي تدل على وحدانيته تعالى، ويصعون أذانهم عن الاستماع لصوت الحق، كما تعرض لنصائح لقمان الحكيم التي تنتصر للإيمان بالله تعالى وتوحيده من خلال إعلائها لقيمة التوحيد ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِالْمَانِ اللهُ عَلَيْ النَّالَةُ عَلَيْ النَّهِ مَوْفَقَ بَعِظُهُ. يَبُهُ فَي لا تُشْرِكُ باللهُ النَّالَةُ النَّالَةُ عَظِيدٌ ﴾ (انسان ١٢).

كما تعرض السورة لمظاهر قدرة الله تعالى في الكون ونعمه التي لا تعد ولا تحصى؛ ليتأملها الإنسان، ويُعمل فيها عقله؛ ليصل إلى الخالق سبحانه وتعالى وأنه لا إله غيره ، فيعبده ويخلص في عبادته.

#### سورة لتمان



## بشير آللَهِ ٱلرَّحْمَنُنِ ٱلرَّحِيعِ

﴾ الند 🕥 يَلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمُتَكِيرِ 🕡 هُدُى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ 🕝 ٱلَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤَتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوهِنُونَ 🕦 أُوْلَتِكَ عَلَى هُدَى مِن رَّبِهِمْ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُقَلِحُونَ 🕦 وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُسِلُّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُرُوا أَوْلَتِكَ خَنْمُ عَذَابٌ مُهِينٌ 🕥 وَإِذَا ثُنْهَ عَلَيْهِ مَا يَنْفُنَا وَلَّى مُسْتَحَيْرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي ٱلْأَنْيَهِ وَقُرًا ۖ فَيَشْرُهُ بِعَذَابِ أَلِيهِ 🕡 إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلْلِحَنتِ لَمُمْ جَنَّتُ التَّعِيمِ 🕟 خَيْلِينَ فِهَا وَعَدَ ٱللَّهِ حَفّاً وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ 🕥 خَلَقَ ٱلتَّنَوَّتِ بِعَيْرِ عَمَدِ تَرُوْتُهَا وَٱلْفَى فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِيَ أَن تَبِيدَ بِكُمْ وَيَثَ فَهَا مِن كُلُ وَآتِنَةً وَأَنْزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَلَاءِ مَآءً فَأَلْبُنْنَا فِيهَامِن كُلِّ رَوْج كَرِيدٍ 🕟 هَنذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلْقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِيهِ أَ بِلِ ٱلظَّلِيلِمُونَ فِي ضَلَالٍ ثُبِينِ ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ بِلْوَ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُّرُ لِنَفْسِمِ أُومَن كُفُرُ فَإِنَّ أَللَّهُ غَنَّ حَمِيتُ ﴿ وَإِذْ قَالَ لَقَمَنُ لِاتَّنِهِ، وَهُو يَعِظُهُ. يَبُنَنَ لَا تُعْرِكَ بِاللَّهِ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيدٌ ١٠٠ وَوَسِّينَا ٱلإنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمْلَتَهُ أُمُّهُ وَهَنا عَلَى وَهِن وَفَصَنْلُهُ فِي عَامَةِيْ أَنِ أَشْكُرْ لِي وَلَوْلِلْمُلِكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَإِن جَنْهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ. عِلْمُ فَلَا تُعْلِقَهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنِهَا مَعْرُوفًا وَأَنَّيْعَ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَنَّ ثُمَّ إِلَّ مَرْحِقُكُمْ فَأَلِنتُكُم بِمَا كُنتُر تَعْمَلُونَ " يَنبُنَيَّ إِنْهَا إِن تَكْ مِثْقَالَ حَبِّن وَمْ مَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةِ أَوْ فِي ٱلشَّمَنُونِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِرُ ١٠٠ يَنبُنَيَّ أَفِيهِ ٱلصَّمَلُوةَ وَأَشْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَن ٱلْمُنكَر وَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَرْمَ ٱلْأُمُولِ 🐷 وَلَا تُسَيِّرَ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَسْفِ فِي ٱلأَرْضِ سَرَحًا إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلِّ مُخْنَالِ فَخُورِ 🕟 وَأَفْصِدْ فِي مَثْبِكَ وَأَغْشُصْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَلَكَرَ ٱلْأَضْوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْخَيْرِ 🐠 أَلَرْ رَوْا أَنَّ اللَّهُ سَخِّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلِيَكُمْ نِعَمَهُ طَنِهِرَةً وَيَاطِنَهُ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِدُ فِ اللَّهِ مِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَبِ شُنِيرِ 🔞 وَإِذَا فِيلَ لَمُثُمُّ اتَّبِعُوامَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَشِّعُ مًا وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَا بَأَمْنَا ۚ أُولَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ 💿 ♦ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ،



|       |              |     | - A 1 |   |
|-------|--------------|-----|-------|---|
| 10116 | 20.0         | 141 | C ME  | - |
|       | <b>18</b> 34 |     |       |   |
|       |              |     |       |   |

| العثى                                                          | المضردات                     |
|----------------------------------------------------------------|------------------------------|
| يزمنون إيمانًا كاملاً                                          | بُوفِتُونَ                   |
| الفائزون في الدنيا والأخرة                                     | ٱلْتُقَلِحُونَ               |
| كل ما يُلهي عن طاعة الله                                       | لَهُوَ ٱلْحَكِينِ            |
| أي دينِه الحقُّ الموصِّلِ إليه تعالى أو عن قراحٌ القرآن الكريم | لِعُيدلً عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ |

حروس وعبار

|                                                           | معاني المعردات                          |
|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| العثى                                                     | المضردات                                |
| عذاب يهينهم ويخزيهم                                       | أُوْلَتِكَ مَنْمُ عَذَاتِ شُهِينًا      |
| مبالغاً في التَّكَبُّر                                    | أستكيا                                  |
| لفسفا                                                     | رَبُنَ                                  |
| الذي لا يغلبه شيء فيمنعه من إنجازٍ وعدِه أو تحقيقِ وعيدِه | وَهُوَ الْعَزِيزُ                       |
| الذي لا يفعلُ إلا ما تقتضيهِ الحكمةُ والمصلحةُ            | المنكم                                  |
| جِيالاً ثوابِتَ                                           | دَوَجِي                                 |
| نتحرك                                                     | نید                                     |
| تشر                                                       | وَيْتُ                                  |
| حملته أمه في بطنها وهي تزداد في كل يوم تعبًا على تعب      | حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ |
| أي فطامه في تمام عامين                                    | وَفِصَدُلُدُ فِي عَامَيْنِ              |
| المراد : حاولا منعك بشدة                                  | جَنهَدَاكَ                              |
| أي تُعِله ولا تُولُهم صفحة وجهِك كما هو ديدنُ المتكبرينَ  | وُلَا تُصَعِرْ خَدَّلُهُ لِلنَّاسِ      |
| رجع                                                       | JUT -                                   |
| متكير مغرور                                               | غُفْنَالِ فَخُورِ                       |
| كن معندلاً                                                | وَٱقْصِدْ                               |
| أقبح                                                      | انگر                                    |

#### ثانيًا - تفسير الأيات (١٩-١):

50x 211 31 4

#### الايات من ١٠٥/

﴿ الَّمَّةُ أَنَّ قِلْكَ مَايَنتُ الْكِنْبِ ٱلْحَكِيرِ ﴿ هُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِنَ يُغِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ بُوقِتُونَ ﴿ الْصَلَوْةَ عَلَى هُدَى مِن زَيِّهِمْ وَأُوْلَتِكَ هُمُ الْمُغْلِحُونَ ﴿ ۖ ﴾ وَيُؤْثُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ بُوقِتُونَ ﴿ ۖ ﴾

افتتحت السورة ببعض حروف التهجي (المقطعة) « الله ، وهذه الحروف وغيرها مما افتتحت به بعض سور القرآن الكريم وهي تسع وعشرون سورة تدل دلالة قاطعة على إعجاز القرآن، وأن هذه





الحروف قد جات للإشعار بأن هذا القرآن الذي تحدى الله به المشركين هو جنس من الكلام المركب من هذه الحروف التي يعرفونها ، ويقدرون على تأليف الكلام منها ، فإذا عجزوا عن الإتيان بسورة من مثله، فذلك لبلوغه في القصاحة والحكمة مرتبة يقف قصحاؤهم ويلغاؤهم دونها بمراحل شاسعة.

واسم الإشارة في قوله - سبحانه - : ﴿ يَلْكَ مَايِنتُ ٱلْكِتْبِ ٱلْحَكِيرِ ﴾ يعود إلى القرآن الكريم، فهو المتحدث عنه والمعني أن هذا القرآن ممتنع عن أن يتطرق إليه الفساد، ومبرأ من الخلل والتناقض والاختلاف، وهذه الآيات المنزلة عليك يا محمد هي أيات الكتاب، المشتمل على الحكمة والصواب والهداية والرحمة للمحسنين في أقوالهم وأفعالهم، وهؤلاء المحسنون من صفاتهم أنهم يُقِيمُونَ الصّلاة ويؤدونها في أوقاتها المحددة لها، مستوفين فروضها، وسننها، وأدابها يصحبها الإخلاص، والخشوع، وهؤلاء المحسنون يخرجون زكاة أموالهم التي أوجبها الله تعالى لمستحقيها، ويوقنون بالحساب والثواب والعقاب، والمعني أن أولئك المتصفين بما تقدم، علي هداية عظيمة من ربهم توصلهم إلي القلاح والفوز في الدارين.

#### 124

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْغَرِى لَهُوَ الْحَسَدِيثِ لِيُعِيلُ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَشَخِذَهَا هُزُوا ۚ أُوْلَئِهَكَ لَهُمُّ عَذَاتُ مُّهِينٌ ۞ ﴾

ثم بين - سبحانه - حال طائفة آخرى من الناس، كانوا على النقيض من سابقيهم.

لما ذكر الله تعالى حال السعداء الذين اهتدوا بكتاب الله وانتفعوا بما جاء به، عطف بذكر الأشقياء الذين أعرضوا عن الانتفاع بسماع كلام الله وأقبلوا علي استماع الغناء والألحان .... ، فمن استهان بآيات القرآن الكريم وبسبيل الله القويم أُهين يوم القيامة في العذاب الدائم المستمر.

﴿ وَإِذَا ثُنْكَ عَلَيْهِ مَا يَنْنُنَا وَلَى سُنتَكِيرًا كَأَن لَّهُ يَسْمَعُهَا كَأَنَّ فِي أَذْنِيهِ وَقُرْ الْمَنِيرَةُ بِعَدَابِ أَلِيهِ ﴿ ﴾



## حروس وعيار

أي: الدالة على وحدانيتنا وقدرتنا، وعلى صدق نبينا ﷺ، وقوله: ﴿ وَلَىٰ مُسْتَكَمِراً ﴾ أي: أعرض عنها بغرور واستعلاء واستكبار عن سماعها كحال الذي لم يسمعها إطلاقا، يؤدي به ذلك إلي سوء العاقبة وله البشرى بالعذاب الذي يناسب غروره ويتألم به كما تألم بسماع كتاب الله وآياته.

ثم أكدت السورة الجزاء الحسن الذي أعده الله ـ تعالى ـ للمؤمنين، وذكرت جانبا من مظاهر قدرته ـ سبحانه ـ ، ورحمته بعباده، فقال تعالى:

## الأيات من

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَيِنُوا الصَّلِحَتِ لَمَّمْ جَنَّتُ النَّمِيمِ ﴿ خَلِينَ فِيهَا وَعَدَ ٱللَّهِ حَقَّا وَهُو ٱلْمَزِيرُ الْمَرْدِرُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْمُعْلِى الْعَلَى الْمُعْلِى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْ

هذا مال الأبرار من السعداء في الدار الأخرة الذين آمنوا بالله وصدقوا المرسلين وعملوا الأعمال الصالحة ، يتنعمون في تلك الجنات بما لا عين رأت ولا أذن سمعت ، ولا خطر علي قلب يشر. خالدين فيها خلودًا أبديًا ، فقد وعدهم ـ سبحانه - بذلك ووعده حق وصدق، فهو سبحانه الذي قهر كل شيء، وهو الحكيم في أقواله وأفعاله.

ثم بين - سبحانه - جانبا من مظاهر قدرته وعزته وحكمته ، فهو وحده الذي رفع هذه السموات الهائلة في صنعها وفي ضخامتها ، ليس لها عمد مرئية ولا غير مرئية ، ولا شك أن خلقها على هذه الصورة من أكبر الأدلة على أن لهذا الكون خالقا مدبرًا قادرًا حكيمًا ، هو المستحق للعبادة والطاعة ، ومن رحمة الله بكم ، وفضله عليكم ، أن ألقى - سبحانه - في الأرض جبالا ثوابت حتى لا تضطرب بأهلها وأوجد فيها من كل الدواب التي لا غنى للإنسان عنها .

ومن نعمه علي عباده أن أنزل من السماء ماء أنبت به من كل صنف حسن جميل فإذا علمتم ذلك فأخبروني، ماذا خلق الذين اتخذتموهم ألهة، والمشركون بالله ظالمون بعبادتهم غير الله وفي جهل وعمي وأضع لا خفاء فيه.

ثم ساق - سبحانه - على لسان عبد صالح من عباده، جملة من الوصايا الحكيمة، لتكون عظة وعبرة للناس، فقال تعالى:



وَلَقَدْ مَالَيْنَا لُقْمَنَنَ ٱلْمِكْمَةَ أَن ٱشْكُمْ لِللَّهِ وَمَن يَشْكُرُ فَانْمَا مِشْكُمٌ لِنَقْبِهِ وَمَن كُفَرَ فَانَّ ٱللَّهُ غَيَّةً حَمِيثٌ 🐨 وَلِهُ قَالَ لَقَمَنُ لِأَبْنِهِ، وَهُوَ يَعِظُهُ بَبُنَىٰ لَا نُشْرِكَ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيدٌ وَوَضَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهَنَا عَلَى وَهِن وَفِصَنلُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلَوْلِدَيْكَ إِلَيَّ ٱلْمَصِيرُ 💿 وَإِن جَنهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ فِي مَا يَسَلُكَ بِدِ. عِلْمٌ فَلَا تُعِلِمُهُمَّا وَسَاحِبَهُمَا فِي ٱلدُّنِيَا مَعْرُوفًا وَأَنَّيْعَ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمَّ إِلَى مُرْجِعُكُمْ فَأَنِينُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فَعَمُونَ 🐨 🕽

اختلف السلف في لقمان، هل كان نبيًّا أو عبدًا صالحًا من غير نبوة؟ والأكثرون على أنه لم يكن نبيًا، قال ابن عباس كان لقمان عبدًا حبشيًا نجارا، قال له رجل: ألست عبد فالان ؟ فما الذي بلغ بك ما أرى من الحكمة ، فقال لقمان : قدر الله وأداء الأمانة، وصدق الحديث ، وتركى مالا يعنيني، ومن أقواله لابنه: « إنك إن اتخذت تقوي الله لك تجارة، يأتك الربح من غير بضاعة » وقال يا بني : « إنك منذ نزلت الدنيا استدبرتها ،واستقبلت الأخرة ، ودارٌ أنت إليها تسبير أقرب من دار أنت عنها ترحل مـ وقوله - سبحانه - : ﴿ وَلَقَدْ وَانْهِنَا لُقَدَنَ ٱلْحِكْمَةُ ﴾ أي الفهم والعلم، وأمرناه أن يشكر لله علي ما أتاه ومنحه من هذا الفضل ، ومن يشكر يعد نفع شكره وثوابه عليه ، ومن جحد نعم الله واستحب الكفر فإن الله غنى عنه ، وعن الخلق جميعًا ، وقد عبر -سبحانه - في جانب الكفر بالقعل الماضي، للإشعار بأنه لا يصح من أي عاقل. وإنما على كل عاقل أن يهجر ذلك هجرًا تامًا ثم يؤكد -سبحانه . ما قاله لقمان لابنه على سبيل النصيحة والإرشاد فهو حقيق أن يمنحه أفضل ما يعرف ولهذا أوصاه أولًا بأن يعبد الله وحده ولا يشرك به شبينًا؛ لأن الشرك ظلم عظيم؛ لأنه وضع للأمور في غير موضعها الصحيح، وتسوية في العبادة بين الخالق والمخلوق،

وقوله : ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ ﴾ لبيان سمو منزلة الوالدين، ولأن القرآن كثيرًا ما يقرن بين الأمر بوحدانية الله ـ تعالى ـ ، والأمر بالإحسان إلى الوالدين، ومن ذلك قوله ـ تعالى ـ : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعَبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدِينِ إِحْسَنَا ﴾ ثم بين-سبحانه-ما بذلته الأم من جهد يوجب الإحسان إليها، حملته أمه في بطنها وهي تزداد في كل يوم ضعفًا على ضعف، وتتعرض لألوان من التعب خلال حمله ووضعه.

﴿ وَفَصَنْكُ فِي عَامَينِ ﴾ بيان لمدة إرضاعه، والفطام أي قطام المولود عن الرضاعة يتم بانقضاء عامين من ولادته، كما قال ـ تعالى ـ : ﴿ وَٱلْوَلِدَاتُ يُرْضِعَنَ أُولِدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَن أَرَادُ أَن يُبَيَّمُ ٱلرَّضَاعَةَ ﴾ (البقرة: ٢٢٣) ومن ههنا استنبط ابن عباس وغيره أن أقل مدة للحمل سنة أشهر لأنه قال في آية أخرى:

﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصْنَكُهُ ثَلَنْتُونَ شَهْرًا ﴾ ومن ثم قال رسول الله لمن قال له : ( من أحق الناس بحسن صحابتي؟ قال : أمك غال ثم من ؟ قال: أمك ، قال ثم من ؟ قال: أمك ، قال ثم من ؟ قال: أبوك ). رواه البخاري

ثم بين - سبحانه - حدود الطاعة الوالدين فقال: ﴿ وَإِنْ جَنَهَدَاكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِدِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ﴾ فإن حملاك على الشرك بي فلا تطعهما، ومع ذلك فصاحبهما في الأمور الدنيوية التي لا تتعلق بالدين مصاحبة كريمة حسنة، يرتضيها الشرع، و تقتضيها مكارم الأخلاق.

قال القرطبي هاتان الايتان نزلتا في شأن سعد بن أبى وقاص لما أسلم، وأن أمه حلفت أن لا تأكل طعاما حتى تموت.. وفيهما دليل على صلة الأبوين الكافرين، وأمر الرسول أسماء بنت أبى بكر الصديق، أن تصل أمها من الرضاعة ولم تكن أسلمت.

#### الأيات من 19-17

﴿ يَنْبُنَ إِنَّهَا إِن تَكُ مِنْفَالَ حَبَّةِ مِنْ خَرِدَلِ فَتَكُن فِي صَحْرَةِ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّا ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِي ٱلْمُسَكِّرِ وَٱسْبِرَ عَلَى مَا أَصَابُكَ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِي ٱلْمُسَكِّرِ وَآسَيْرِ عَلَى مَا أَصَابُكَ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَنِي ٱلْمُسَكِّرِ وَآسَيْرِ عَلَى مَا أَصَابُكَ إِنَّ وَالْعَيْنِ فِي اللَّهُ عَنِي الْمُسَوِّدِ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنَالٍ فَخُورِ هِ اللَّهُ عَنَالٍ فَخُورِ هِ وَالْفَيْدِ فِي مَنْفِئِكُ أَلْفُونِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنَالٍ فَخُورِ هِ اللَّهُ عَنَالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنَالًا فَخُورِ هَا اللَّهُ الْ

ثم ذكر - سبحانه - بقية الوصايا بقوله : يا بنى إن ما تفعله من حسنة أو سيئة، سواء أكان في نهاية القلة والصغر، كمثال حبة من خردل، أم كان هذا الشيء القليل مخبوعًا في صخرة من الصخور الملقاة في فجاج الأرض، أم كان في السموات أم في الأرض، فإن الله - تعالى - يعلمه، فهو محيط بجميع الأشياء جليلها وحقيرها. فالمقصود من الآية الكريمة، غرس الهيبة والخشية والخشية والمراقبة لله، ثم أمره بالمحافظة على الصلاة وبالأمر بالمعروف، وبالنهى عن المنكر وبالصبر على الأذى، فقال: ﴿ يَنْبُنَي أَفِو الصَّلَوة ﴾ أي: واظب على أدائها في أوقاتها بخشوع وإخلاص لله رب العالمين وأمر بكل ما حض عليه الشرع من قول أو فعل، وانه عما نهي عنه . ﴿ وَأَصَيرُ عَلَى مَا أَسَابُكَ ﴾ من الأذى، فإن الحياة مليئة بالشدائد والمحن وقوله » إن ذلك من عزم الأمور » يعود إلي أسابك ﴾ من الأذى، فإن الحياة مليئة بالشدائد والمحن وقوله » إن ذلك من عزم الأمور » يعود إلي الطاعات المذكورة قبله، ثم نهاه عن الناس، ولا تتعالى عليهم كما يفعل المتكبرون والمغرورون. أي لا تمل صفحة وجهك عن الناس، ولا تتعالى عليهم كما يفعل المتكبرون والمغرورون. أمر -سبحانه -بالقصد والاعتدال في كل أموره وخفض صوته. أي: ولا تمش في الأرض مشية المختالين أمر -سبحانه -بالقصد والاعتدال في كل أموره وخفض صوته. أي: ولا تمش في الأرض مشية المختالين المعجبين بأنفسهم.

وقوله: ﴿ إِنَّ أَنَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُعْنَالٍ فَخُورٍ ﴾ تعليل النهى. والمختال: المتكبر الذي يختال





في مشيته، ومنه قولهم: فلان يمشى الخيلاء. أي يمشى مشية المغرور المعجب بنفسه أي : إن الله - تعالى - لا يحب من كان متكبرا على الناس، متفاخرا بماله أو جاهه ﴿ وَأَفْسِدُ فِي مَشْبِكَ وَأَغْشُسُ مِن صَوْتِكُ أَنَّ لَا شَوْتِ أَسَوْتُ لَلْبَيرِ ﴾ ثم أمره بالقصد والاعتدال في كل أموره فقال: وَاقْصِدْ فِي مَشْبِكَ، أَى كن معتدلا في مشيك، بحيث لا تبطئ ولا تسرع، والزم القصد وهو التوسط في الأمور وَاغْضَضْ مِنْ صَوْتِكَ، واخفض من صوتك فلا ترفعه إلا إذا استدعى الامر رفعه، فإن غض الصوت عند المحادثة فيه أدب وثقة بالنفس، واطمئنان إلى صدق الحديث واستقامته، ونهى الله المؤمنين عن رفع الصوت، ومدح - سبحانه - الذين يخفضون أصواتهم في مجلس رسول الله وثها فقال: «إنَّ الذين يغفضون أصواتهم في مجلس رسول الله وَأَجْرُ عَظيمٌ».

وقوله - تعالى - : ﴿ إِنَّ أَنْكُرُ ٱلْأَضْوَتِ لُصَوْتُ لُقَيْدٍ ﴾ تعليل للأمر بخفض الصوت، وللنهى عن رفعه أي: إن أقبح الأصوات و أبشعها لهو صوت الحمير،

وهكذا نجد أن لقمان قد أوصى ابنه بجملة من الوصايا السامية النافعة، فقد أمره- أولا - بإخلاص العبادة لله - تعالى - ثم غرس في قلبه الخوف من الله - عز وجل -، ثم حضه على إقامة الصلاة، وعلى الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر، وعلى الصبر على الأذى، ثم نهاه عن الغرور والتكبر والافتخار، وعن رفع الصوت دون داع لذلك. ويتنفيذ هذه الوصايا، يسعد الأفراد، وترقى المجتمعات، ويصبح لدينا جيل، بل أجيال طيبة الأعراق تفيد ذاتها وتستقيد بها أمتها،

#### دروس وعبر من سورة لقمان:

لقد أولى الإسلام تكوين الأسرة عناية كبيرة، ودعا الناس للعيش في ظلالها، فهي المكان الطبيعي للحياة المستقيمة التي تلبي رغبات الإنسان وتعنى بحاجاته، وقد جعل الله عز وجل الانبياء مثلًا نقتدي بهم، قال الله سبحانه وتعالى ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَحَعَلْنَا لَمُهُم أَزْوَجًا وَدُرْيَيَةٌ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْلِكَ مِنَايَةً إِلَّا بِإِذْنِ الله سبحانه وتعالى ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَحَعَلْنَا لَمُهُم أَزْوَجًا وَدُرْيَيَةٌ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْلِكَ مِنائِقًا إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ لللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وأمر الله عز وجل الوالدين أن يكونا القدوة الحسنة لأبنانهم؛ ليأمنا من عذاب النار وليؤمّنُوا آبنا هم منها، والله عز وجل يقول في محكم التنزيل ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَوُا قُوْاَ ٱنفُسَكُو وَأَهْلِيكُو نَازًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْهِجَارَةُ عُلَيْهَا مَلْتِكُةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعَصُونَ ٱللَّهُ مَا أَمْرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ ﴾ (التعريم ٦).

وقد تجلت في وصايا لقمان لابنه أبرز القيم التي يجب أن ينشأ عليها الأبناء كي يكونوا أفرادًا صالحين يستفيد منهم المجتمع ويكونوا صورة مشرفة للإسلام في كل زمان ومكان.



# التدريبات

| <ul> <li>قال الله تعالى : الَّذ (أ) تِلْكَ مَائِنتُ الْكِتَبِ ٱلْمَتِكِيدِ (أ) هُدُى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِينِ (أ) اللهين يُقِيشُونَ</li> </ul> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصَّلَوْةَ وَيُؤَوُّونَ الزُّكُوْةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ مُوفِئُونَ 🕥 أُولَئِكَ عَلَى هُدَى مِن زَّيِّهِمٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُعْلِمُونَ |
| أ. فسر على ضوء فهمك للآية الرابعة المراد من : ( يقيمون الصلاة)؟                                                                                |
| ب. تبدأ كثير من السور القرآئية بالحروف المقطعة فما دلالة ذلك ؟                                                                                 |
|                                                                                                                                                |

- بم عنيت السور المكية؟
- ما القضية الأساسية التي تعنى بها سورة لقمان ؟

#### ا عل البان

أ. نهى الله تعالى عن الشرك به سبحانه وتعالى.

ب، أمر لقمان ابنه بخفض صوته.

ج. عرضت سورة لقمان قضية الإيمان بالله تعالى من نواح متعددة.

#### 🍙 ضع علامة ( 🗸 ) أمام الصواب وعلامة ( × ) أمام الخطأ مع تصويب الخطأ فيما يلي :

| ( | ) | <ul> <li>أ. سورة لقمان مدنية غير آيتين.</li> </ul>          |
|---|---|-------------------------------------------------------------|
| ( | ) | ب، الآيات المكية تعنى بغرس أصول العقيدة الصحيحة.            |
| ( | ) | <ul> <li>ج. يسبق السلوك الاعتقاد عند المؤمن.</li> </ul>     |
| ( | ) | د، تعددت وسائل إقناع المخاطبين بقضية العقيدة في سورة لقمان، |

- عنيت السورة بالعلاقة بين الآباء والأبناء. استنتج ملامح هذه العلاقة من خلال فهمك للسورة.
  - اكتب كلمة عن القيم التي تناولتها سورة لقمان لإلقائها في الإذاعة المدرسية.
- ابحث في شبكة المعلومات الدولية (الإنترنت) عن الأيات التي تحث على طاعة الوالدين غير التي وردت في سورة لقمان.

dependent of 11 &



## 

أ، تخير الصواب مما بين القوسين:

١. معنى تميد ......١ (تطير ـ تغوص ـ تتحرك)

ب. ترصد الآية بعض مظاهر قدرة الله تعالى وضح ذلك.

ج. بم تحدى الله تعالى المشركين؟

د. اذكر الأدلة التي توضح ضلال الكافرين.

# قال تعالى: ﴿ يَنْبُنَى أَفِي الصَّلَوْةَ وَأَمْرُ بِالْسَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُسْكَرِ وَٱسْيِرَ عَلَى مَا أَسَابِكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَرْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ النسانِ: ١٧)

أ. ما المراد من قوله تعالى ﴿ أَفِعِ ٱلصَّكَلُوةَ ﴾ ؟

ب. كيف تكون الدعوة إلى الله كما فهمت من الآية؟

ج. كيف يصبر الإنسان على ما أصابه؟

#### (١١) انكر من سورة لقمان ما يدل على ما يلي:

أ. لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

ب، إن الذين يسُخرون مما أنزله الله من أيات و يضلون الناس عن سبيل الله لهم عذاب مهين يوم القيامة.

ج. ارتفاع الصوت بغير الحق ينزل الإنسان لمرتبة الحيوان.

د. أوصى لقمان ابنه بالتواضع.

اكتب كلمة عن القيم التي تناولتها سورة لقمان لإلقائها في الإذاعة المدرسية.

ابحث في شبكة المعلومات الدولية (الإنترنت) عن الأيات التي تحث على طاعة الوالدين غير التي وردت في سورة لقمان.



## الدعوة إلى الله . عز وجل .

#### -

#### يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن:

أهداف الدرس

- يتعرف مفهوم الدعوة وغاياتها.
- يدلل على وجوب الدعوة إلى الله من القرآن والسنة.
- يحدد المفهوم الواسع للدعوة والدعاق
- يستتج أثر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكو في حياة الفرد والمجتمع.
  - بتعرف صفات الداعية.
- يحفظ حديثا شريفا عن الأمر بالمعروف والنهي عن المتك.
- يقدر أهمية الدعوة إلى الله
- يطبق ما عرفه في الدرس
   من قيم وسلوكيات.

#### بتدمة

خلق الله تعالى الجن والإنس لغاية سامية وهي عبادته وحده تعالى:

قال تعالى : ﴿ وَمَا طَلَقْتُ لَلِّنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞ ﴾ (الناريات ٥٠) ولكي تكتمل تلك الغاية وتؤدى - كما أرادها الحق سبحانه وتعالى - جعل الإنسان مستَخْلُفا في الأرض وعهد إليه بعمارتها بعد أن ميزه بمؤهلات تسمو به ؛ ليتحمل تبعات الخلافة قال تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتِهِ كَفَيْ إِلَى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَنَّهُمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَغُمْ لُسَيْحُ بِحَمْدِكُ وَنُقَدِسُ لَكُ قَالُ إِنْ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ۞ ﴾ (البليق ٢٠)

شم أرسل إليه الرسل لهدايته ودعوته إلى الطريق المستقيم؛ كي يعمر الأرض بما استحفظه الله من شرع وبما علمه من حكمة قال تعالى ﴿ ٱللَّذِينَ إِن تُكُنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَلْمَامُوا ٱلصَّبَلُوةَ وَمَاتُوا ٱلرَّكُوةَ وَالْمَوْدِ وَاللَّهِ عَنِيْهُ ٱلْأُمُودِ وَأَهُوا عَنِ ٱلْمُنكُونُ وَبَلْدِ عَنِيْهُ ٱلْأُمُودِ (١) وهو محط (الحيد). فالإنسان إذن هو موضوع الدعوة ومحورها ؛ وهو محط الاهتمام، وهو الهدف والموضوع في أن واحد.

#### الدعوة إلى اللَّه مفهومها وغاياتها :

لقد بعث الله الرسل، عليهم السلام، مبشرين ومنذرين؛ ليعرّفوا الناس بالمنهج الذي ارتضاه الله تعالى لعباده من أوامر ونواه، وليقودوا البشر إلى الطريق المستقيم، ولما كان البشر خطائين

بطبعهم وكانت أهواؤهم تقود خطاهم في دروب شتى: فإنهم أحوج ما يكونون إلى ما يرشدهم إلى سبيل الله وتثبيتهم عليه، وتلك أسمى غايات الدعوة التي تبصر الناس إلى ما شاء الله أن يُصلح به مَعاشبهم ومَعادهم، وتَدْعُوهُم إلى ما فيه الخَيْر والسعادة، وتحذّرهم مِن السَّقوط في مَهاوي الشُّرور والسُّقاء، وتحرَّر العُقول من أصفاد الأهواء والشَّهوات، وتطَهر النَّفوس من أدران النقائص والرذائل.

#### المعنى الأوسع للدعوة :

وإذا كان للدعوة رجال يضطلعون بمهامها وهم أولئك الذين خصهم الله بقوله ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَدُّ يَدْعُونَ إِلَى الْمُنْيَرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْمُغَلِحُونَ ۖ ﴾ (ال عدران ١٠٤١) إلا أنه من



الواجب على كل مسلم أن يكون داعية إلى الله بسلوكه حيث يتمثّل قيم الإسلام السمحة في أفعاله وأقواله، وما انتشر الإسلام في بقاع العالم إلا بالسلوك القويم، والمعاملة الحسنة.

#### الأمر بالدعوة إلى الله في القرآن والسنة :

ورد الأمر بالدعوة إلى الله في مواطن كثيرة في القرآن الكريم والسنة المطهرة، وفيما يلى عرض لبعض هذه المواطن:

#### أولا . في القرأن:

﴿ فَلِذَ لِلْكَ فَأَدُغُ وَأَسْتَفِعَ كَمَا أَمِرَتَ ﴾ (الشورى: ١٥) ﴿ قُلْ هَنذِهِ مَسَبِيلِيّ أَدْعُواْ لِلَى اللّهُ عَلَى بَعِيدِرَةٍ ﴾ (السام ١٠٠١) ﴿ وَأَدْعُ إِلَى رَبِكُ إِلَّكَ لَمَلَى هُدُى مُسْتَقِيعٍ ﴾ (السيم ١٠٠١) ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِكَ بِالْجِكْمَةِ وَاللّهُ مَا السّم ١٠٠١) ﴿ وَأَنْهُ وَلَا يَمْن لَحَتَن قَوْلًا يَمْن دَعًا إِلَى اللّهِ وَعَيلَ مَدَلِمًا ﴾ (السام ٢٠٠) ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ مِرْط تُسْتَقِيعٍ ﴾ (النس ٢٠٠).

#### تانياء في المئة الطهرة:

حفلت أحاديث النبي و بالحث على الدعوة إلى الخير كما في الحديث الشريف، عن أبي مسعود عقبة بن عمرو الأنصاري البدري في قال: قال رسول الله في : من دل على خير فله مثل أجر فاعله. (رواه سلم) كما جاء في الحديث الشريف عن أبي هريرة في : أن رسول الله في قال: من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل أثام من تبعه لا ينقص من أثامهم شيئا، (رواه سلم)

#### الدعوة إلى الفير :

يرسخ الإيمان في النفس بإبلاغ الأخرين وتعريفهم بما استقر لديك من إيمان، وتكون أفعالك مطابقة لأقوالك وأن يكون سلوكك وفق ما تؤمن به : أي تراقب الله تعالى في كل تصرفاتك وتوقن بأنه سبحانه مطلع عليك، وبهذا تكون مثالا وقدوة لغيرك وبذلك تكون داعيا إلى الله.



## دروس وعبير

ويقتضى الإيمان بالله تعريف الآخرين وتذكيرهم بالخير ودعوتهم لما يصلح شاتهم فى الدنيا والآخرة والنهى عن المنكر الذى يؤدى إلى فساد المجتمع والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر دليل على خيرية هذه الأمة ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمْنَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوبِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِي ﴾ (الا عسران ١٠٠) خيرية هذه الأمة ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمْنَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوبِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِي ﴾ (الا عسران ١٠٠١) حيث أراد الله تعالى لأمة محمد تَكُ أَنْ تتخطى مرتبة الصلاح إلى مرتبة الإصلاح.

ولأن هذه الأمة خاتمة الأمم، وتلك الرسالة مختتم الرسالات كان الإلحاح على فكرة الإصلاح فقد حث الرسول عليها بكل سبيل ممكنة.

عن أبي سعيد الخدري وخوات قال: سمعت رسول الله تلك يقول: (من و رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فيقلبه، وذلك أضعف الإيمان) (رواه الإمام سنام)

منكرًا : المنكر هو القبيح من القول أو الفعل.

يتضح من الحديث الشريف أن لتقيير المنكر مراتب ثلاث هي،



#### تغيير المنكر باليد بين الإفراط والتفريط:

ولعل الفهم الخطأ للحديث ويخاصة المرتبة الأولى منه - تغيير المنكر باليد - كان سببًا في كثير مما نشهده - في هذه الأيام - من تطرف وإرهاب وظهور فرق ضالة أسات للدين وقدمت للعالمين صورة مشوهة عن روح الإسلام السمح، فإن المتأمل في الفقه الإسلامي يجد أن تغيير المنكر باليد ليس مشاعا بين الراغب فيه أو القادر عليه وإنما جُعل لولي الأمر درأ للفتن وصيانة للحقوق.

فيجب إنكار المنكر وتغييره - باليد كما قال الإمام الشعراوي - : سع كل من لك عليه ولاية، ولم يُؤدُّ

إنكاره وتغييره إلى مفسدة أكبر، وعليه : يجب على الوالي أن يغير المنكر إذا صدر من الرعيَّة، عن طريق القانون الذي يمثل الحاكم وإذا قصّر أحدٌ في واجبه هذا فإنه مضيّع للأمانة، ومن ضبيّع الأمانة فقد أثم، واذلك جات نصوص كثيرة تنبُّه المؤمنين على وجوب قيامهم بمسؤليتهم الكاملة تجاه رعيتهم - والتي يدخل فيها إنكار المنكر - عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما، أنه سمع رسول الله عنه يقول: ( كُلكم راع ومسئولَ عن رعيته، فالإمامُ راع وهو مسئولَ عن رعيته، والرجلُ في أهله راع وهو مسئولُ عن رعيته، والمرأة في بيت زوجها راعية وهي مسئولة عن رعيتها، والخادمُ في مال سيده راع وهو مسئولٌ عن رعيته، فكلكم راع وكلكم مستول عن رعيته ) (رواه الإمامان البخاري ومسلم).

راع: الراعي من ولى أمرًا بالحفظ كالملك ، الأمير ، الحاكم ، رعيته : شعبه

بل إن النبي ﷺ قد بيّن عاقبة الذين يفرطون في هذه الأمانة فقال: ( ما من أمير يلي أمر المسلمين ثم لا يجهد لهم وينصح لهم إلا لم يدخل الجنة) (رواه الإمام مسلم).

بلى: يتولى ، يتقلد - بجهد : يجد ويهتم

#### ما يرشد اليه الحديث

- أن يكون المسلم صالحًا ومصلحًا في أن واحد.
  - الحرص على نشر الخبر والسلام بين الناس،
- الأمر بفعل الخير والحث عليه لينتشر الحب والسلام.
- النهى عن المنكر بالوسائل التي تؤدي إلى إزالة الضرر وعدم إلحاق الضرر بأحد.
  - التغيير باليد من مسئولية أولى الأمر.
    - التغيير باللسان يكون بالحسني.
  - المؤمن لا يرضى أن تنتهك حرمات الله،

والواجب على الداعية في كل ذلك أن يبدأ بنفسه وأهله فيأمرها ويأمرهم بالمعروف وينهاها وينهاهم عن المنكر ويتطابق قوله مع فعله.

قال الله تعالى : ﴿ يُتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَغْمَلُونَ ۞ كَبُرٌ مَقْتًا عِندَٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَّغْمَلُوكَ 😗﴾ (السف ٢:٢) والمَقْتُ: هو البُغْض الشُّديد لمِّنْ تراه يفعل القبيح،

#### ما يجب أن يكون عليه الداعى :

#### ١. الرقح واللبن في القول والفعل :

وينبغى ( للداعي ) أن يكون قوله للناس ليِّنا ووَجُّهه طُلْقا وسمته مقبولا.



## دروس وعبار

قال تعالى مخاطبا نبيه صلوات الله وتسليمه عليه : ﴿ فِيمَا رَحْمَعْ مِنَ اللَّهِ لِنَتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ
لَاَ اللَّهُ مِنْ حَوْلِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغَفِرْ فَكُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَثْنِ قَلِدًا عَنْهُتَ فَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوكِّلِينَ

(ال عمران ١٥٩) فبسبب رحمة عظيمة فياضة منحك الله إياها يا محمد كنت لينًا مع أتباعك في كل أحوالك ولكن بدون إفراط أو تفريط.

ذلك أن المقصود من (الدعوة إلى الله): تبليغ شرائع الله إلى الخَلْق ولا يتمّ ذلك إلا إذا مالّتِ القُلوب إلى (الداعي)، وسكَنَتْ نُقوسهم لَدَيْه، ولا يكون ذلك إلا إذا كان الداعي متمتعًا بصفة الرحمة واللّين في دعوته، يتجاوز عن ذَنْب المُسى، ويَعفو عن زَلاته، ويخُصّه بؤجوه البرّ والمُكرُمة والشَّفَقة).

كما ينبغي (الداعي) أن لا يُعنَّف أحدًا أو يُعلِن له بالفَضِيحة ويُشهُر باسمه على رُوس المَلا فإن ذلك أبلغ في قَبول الدعوة وأحرى إلى الاستجابة والانصياع.

#### ٢. البعد عن التقدد أو الانجراف نحو خطاب التقدد أو التكفير:

يلاحظ في بعض الدعاة المبالغة في إطلاق الأحكام دون سند من الدين الصحيح، أوإطلاق وابل من دعوات التحريم والتكفير وتضعيف إيمان المسلم وقد حذر الرسول في من ذلك حيث قال: (من قال لأخيه المسلم يا كافر فقد باء بها أحدهما) (رواه الإسام مالك) فيجب الاحتياط وتوخي الحذر في هذا الأمر الجلل وهو "التكفير".

#### ٧. معايشة الواتج والتفاعل مع مجرياته وتفهم دواهمه وعدم الانعزال عنه.

وهناك صفات أخرى يمكن إجمالها: كي تكتمل الفائدة من الداعي وهي الصيق، والتساسح، والصير، والتحمل يعينان والتحمل يعينان على ثقة الناس في الداعية ، والتسامح يجلب محبتهم ، والصبر والتحمل يعينان على مواصلة الطريق.

# التدريبات ح

- لم تخل أيات القرآن الكريم وأحاديث الرسول الكريم على الدعوة إلى الله. ناقش مستشهدا وموضحا مفهوم الدعوة وغايتها.
  - الدعوة إلى الله مفهوم رحب ، حلل ذلك المفهوم عارضا بعض النماذج الدالة عليه.
- أراد الله تعالى لأمة محمد ﷺ أن تتخطى مرتبة الصلاح إلى مرتبة الإصلاح. ناقش تلك العبارة على ضوء مادرست مبينا الوسائل والغايات.
- ﴿ قَالَ تعالى: ﴿ أَدْعُ إِنَّ سَبِيلٍ رَبِّكَ بِالْمُكُمَّةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَخَدِلَهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ عَلَا مُعَالَمًا مِنَ صَلَّا عَلَمُ عَلَا الْعَلَمُ بِالْمُهُمَّتِينَ ﴿ ﴾ بِمَن صَلَّ عَن سَبِيلِةٍ، وَهُو أَعْلَمُ بِالشَّهُمَّتِينَ ﴿ ﴾

المفالك الله ﴿ ﴿ ﴾

#### على صود الأية وصح :

أ. طبيعة الجدال في الإسلام ودوافعه

ب. في الآية أمر ووسائل تنفيذه وأسباب الدعوة إلى تلك الوسائل. وضبح ذلك.

- في الدرس إشارة إلى أخلاق الداعية. وضح ذلك بأسلوبك مستشهدا بما ورد من نصوص.
- من أبي سعيد الخدري وَ وَاللهُ عَلَيْ قَالَ : سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول : ( من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فيقلبه، وذلك أضعف الإيمان) (رواه الإمام مسلم) على ضوء فهنك للنس حدد،
  - معنى الفعل ( رأى ) دلالة الفاء ولام الأمر في ( فليغيره)
- ب. لتغيير المنكر باليد مفاهيم خطأ وضع تلك المفاهيم مستنتجا أثر تلك المفاهيم على تشويه صورة الإسلام.
  - ج. إلام برشدنا الحديث الشريف؟
- روى الإمام البخاري ومسلم عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، أنه سمع رسول الله عنها:
  ( كلكم راع ومسئول عن رعيته، فالإمام راع وهو مسئول عن رعيته، والرجل في أهله راع وهو مسئول عن رعيته، والمرأة في بيت زوجها راعية وهي مسئولة عن رعيتها، والخادم في مال سيده راع وهو مسئول عن رعيته )
  - أ. ما المراد من قوله ﷺ: ١ كلكم راع، ٢
  - ب. في الحديث إجمال وتفصيل وإجمال وضح ذلك، ثم بين دلالته.
    - ج.. ما أثر قيام كل راع معا ورد في الحديث بمسئوليته ؟

#### اذكر أحاديث شريفة. وردت في الدرس. تبلور العاني التائية ،

- المفرطون فيما استرعاهم الله جزاؤهم وخيم.
  - ب. ثواب الدعوة إلى الخير لاينقطع.
    - ج. التحذير من دعوات التكفير.

#### 🔨 ابحث في الكنبة عن تفسير للأبة الكريمة النالبة،

﴿ أَتَعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْجِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَكِيلَهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن صَلَّ عَن سَبِيلِةٍ. وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهُمَّتِينَ اللهُ وناقشه سع معلمك وزملائك.

قال تعالى :﴿ فَيِمَا رَحْمَةِ قِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيطَ ٱلْقَلْبِ لَاَنفَشُوا مِنْ حَوْلِيَّ فَاعْفُ عَنهُمْ وَاسْتَغْفِرَ
 فَكُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنَ فَإِذَا عَرَفْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿ اللَّهِ اللهُ اللهِ عَلَيْهُمْ وَاسْتَغْفِرَ

| <ul> <li>أ. على ضوء فهمك لمضمون الآية وضح ما يلي:</li> </ul> |  |
|--------------------------------------------------------------|--|
| معتى " فظًا "                                                |  |
| المقصود بـ 'انفضوا من حواك'                                  |  |
| ب. حلل الآية وحدد ما بها من وصف و تعليل و أمر و تأكيد.       |  |

- الى عن أبي سعيد الخدري وعلينة قال: سمعت رسول الله والله المنظم منكرا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان، رواه سلم
  - أ. في الحديث مراحل ثلاث لتغيير المنكر حددها، ثم بين طبيعة استخدام كل مرحلة.
- ب، في الحديث إشارة إلى المنهج الإصلاحي الذي يوجب محاربة الفساد في المجتمع بكل سبيل ممكنة، وضح ذلك مبينا أثر تطبيق ذلك المنهج.
- ج.. استشهد بآيات قرآنية تؤكد ضرورة الحث على محارية الفساد والمفسدين بتغيير المنكر في كل مكان.

Madellia 4 19

## دروس من غزوات الرسول على

ينبغى للطالب في نهاية الدرس ان يكون قادرا على أن : يتعرف أسباب غزوات النبي يتمرف بعض لحزوات النبي

أهداف الدرس

- - يفوق بين المعركة والفزوة.
  - يفرق بن الغزوة والسرية.
- يستنتج بعض الدروس والعبر من غزوات النبي على.

لاشك في أن مهمة الرسل والأنبياء هي التبليغ عن الله : فكل رسول أو نبي أرسله الله إلى قومه أو إلى العالمين كان عليه أن يبلغ دعوته ـ سبحانه وتعالى ـ وفي هذا يقول الله تعالى : ﴿ رُّسُكُ مُّيَشِرِينَ وَمُنذِدِينَ لِتُلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ (النساء: ١٦٥) وقد أرسل الله رسوله محمد ﷺ إلى الناس كافة ﴿ رَبَّا أَرْسُلْنَكُ إِلَّا كَأَمُّهُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَلَكَذِرًا وَلَنكِنَّ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ لَا بَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ رسالة ربه إليهم، فوجد ﷺ مقاومة شديدة من قومه ومن غيرهم، فهاجر أن وأصحابه إلى المدينة، ولكن لم يُرض ذلك أعداء الدعوة

فأخذوا يتربصون بالدعوة ومتبعيها، ولم يكتفوا بذلك بل أخذوا يؤلبون القبائل المحيطة بالمدينة على المسلمين، ويؤلبون عليهم أعداء الإسلام بداخلها ؛ فقضى المسلمون أيامهم الأولى بين خوف وحذر، يترقبون في كل لحظة عدوا يهاجمهم بقوة من الخارج، أو يفاجئهم بخيانة من الداخل.

أفكان يمكن للدعوة أن تسبر بعد ذلك بغير قوة تحميها، والأعداء يحيطون بها من كل جانب؟!! لم يكن ذلك ممكنا بالطبع ؛ فكان طبيعيا إذن أن يحمى المؤمنون دعوتهم، وأن يدافعوا عنها ضد من يعتدي عليها؛ ومن أجل هذا أذن الله للمؤمنين أن يقاتلوا في سبيل الدفاع عن أنفسهم ودعوتهم، فقال سبحانه: ﴿ أَيْنَ لِلَّذِينَ يُقْدَنَتُونَ بِأَنَّهُمْ طُلِمُواْ وَإِنَّ آللَهُ عَلَى تَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ أَنَّ الَّذِينَ أَخْرِجُواْ مِن يرتعرهِم بِغَيْرِ حَقَ إِلَّا أَب يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلَا دَفَعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِنَعِينَ لِمُنْذِمَتْ صَوْمِعُ وَبِيعٌ وَصَلَوْتٌ وَمَسَحِدُ يُذْكُرُ فِهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَيْهِا وَلِتَنصُرَكَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُم إِنَّ اللَّهُ لَقُوعَتُ عَنِيزٌ ﴿ اللَّهِنَ إِن مُكَثَّلُهُمْ فِي الأَرْضِ أَضَامُوا الصَّلَوْةَ وَمَاتَوْا ٱلزَّكَوْدَ وَأَمْرُوا بِٱلْمَعْرُونِ وَنَهَوَا عَنِ ٱلْمُنكُرُ وَيَقِ عَنِقِيمُ ٱلْأَمُورِ (١١) (السع ٢١- ٤١)

## حروس وعبارا

وبهذا أذن الله للمؤمنين أن يقاتلوا مَنْ ظُلُمهم وأخرجهم من ديارهم، لا لشيء إلا لأنهم أمنوا بالله وحده؛ وبين لهم أن الدفاع عن العقيدة هوالطريق الطبيعي لحمايتها، ولتمكين المؤمنين من أن يقيموا شعائر دينهم، وأن ينشروا الصلاح ويقضوا على الفساد في الأرض، ووعدهم النصر والتأبيد لإعلاء كلمة الحق ما داموا يقاتلون في سبيل الحق. فكان هذا مبدأ عاما لقتال كل عدو يقف في طريق الدعوة إلى الإسلام.

ومن هذا أرسل النبي ﷺ السرايا وخرج على رأس الجيوش في غزوات عديدة وواصل الصحابة الكفاح من بعده ضد أعدائهم، وما زلنا نتعلم من غزوات الرسول ﷺ الدروس والعبر التي نقتدي بها في مواجهتنا لأعدائنا، فتعالوا أبنائي الطلاب نتعلم معا بعضًا من هذه الدروس والعبر من غزوات النبي ﷺ ،

#### غزوة أهد :

وقعت في الخامس عشر من شهر شوال من السنة الثالثة من الهجرة، و تعلم منها المسلمون أنه ينبغي أن تكون الشدائد والمحن في كل زمان فيصلا لتمييز المؤمنين، وفضح المنافقين.

#### دروس من القزوة

#### أولاً \_ أثر عصيان أوامر الرسول الحربية في النصر والمزيمة ،

في غزوة أحد تمكن جيش المشركين من تحقيق نصر عسكري بواسطة هجمة مرتدة بعد نصر أوّلي مؤقت للمسلمين الذين انشغل بعضهم بجمع الغنائم وترك مواقعهم التي أمرهم الرسول بالثبات فيها، وخالف الرماة أمر النبي على النصر عن المسلمين بعد أن انعقدت أسبابه، ولاحت بوادره، فقال - سبحانه - :

﴿ وَلَقَتَدُ مَندَفَكُمُ اللّهُ وَعَدَهُ، إِذَ تَحُسُونَهُم بِإِذْبِهِ " حَقَّى إِذَا فَسِلَتُ مُ وَتَنَزَعْتُمْ فِي ٱلْأَسْرِ وَعَمَنيَتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرْدَنكُم مَّا ثُجِبُّونَ عَنصُمْ مِّن يُربِدُ الدُّنِيَ وَمِنكُم مِّن يُربِدُ الْآخِرَةُ ثُمُ مَن مُربِدُ الدُّنِيَ وَمِنكُم مِّن يُربِدُ الْآخِرَةُ ثُمُ مَن مُربِدُ الدُّنِيَ وَمِنكُمْ مِن يُربِدُ الْآخِرِيَةُ ثُمُ مَن مُربِدُ الدُّنِي وَمِنكُمْ مِن يُربِدُ الْآخِرِينَ عَنهُمْ مِنْ مُربِدُ الدُّنِي وَمِن اللهِ مِن اللهِ اللهِ مِن اللهِ اللهِ مَن اللهُ مُن يُربِدُ اللهُ وَمِن اللهُ وَمِن اللهُ وَمِن اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَمِن اللهُ اللهُ وَمُن اللهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ اللّهُ وَمِن اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ اللّهُ وَلَكُمُ وَلَا لَا عُمْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَلِينَا اللّهُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الل



#### ثَانيًا \_ خَطُورة إيثًار الدنيا على النخرة ،

وهذه الغزوة تعلمنا كذلك خطورة إيثار الدنيا على الآخرة، وأن ذلك مما يفقد الأمة عون الله ونصره وتأبيده، قال ابن مسعود: « ما كنت أرى أحدًا من أصحاب رسول الله على يريد الدنيا حتى نزل فينا يوم أحد : ﴿ مِنكُمْ مِن يُرِيدُ ٱلدُّنِكَ وَمِنكُم مِن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ (السران ١٤٠١) ، عن أبي سعيد الخدري على عن النبي على قال: «إن الدنيا حلوة خضرة، وإن الله مستخلفكم فيها فينظر كيف تعملون، فاتقوا الدنيا، واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء » (رواه مسلم)

قال ابن عباس رَخِيْقَة : لما هزم الله المشركين يوم أحد، قال الرماة : (أدركوا الناس ونبي الله، لا يسبقوكم إلى الغنائم، فتكون لهم دونكم) وقال بعضهم: (لا نبرح حتى يأذن لنا النبي عَنْهُ) فنزلت: ﴿ مِنكُم مِّن يُرِيدُ ٱلْأَخِسَرَةَ ﴾ (ال سران ١٥٢)

### ثَالثًا ــ لا بد مِنَ الدَّحُدُ بِالنَّسِبِابِ،

لا بد ـ أيضًا ـ من الأخذ بأسباب النصر المادية والمعنوية مع التوكل على الله والاعتماد عليه، فقد ظاهر النبي عليه الله والاعتماد عليه، فقد ظاهر النبي عليه بين درعين، ولبس لأمّة الحرب، وكافح معه الصحابة.

#### رابعًا ـ في طاعة الرسول ﷺ النجاة في الدنيا والنخرة:

لقد انهزم المسلمون في أحد والرسول بين ظهرانيهم وما ذاك إلا لأنهم خالفوا أمر النبي الله حين تخلى الرماة عن موقعهم طلبًا للغنائم، فلو انتصر المسلمون على مخالفتهم لأمر النبي لقالوا خالفنا النبي وانتصرنا: لذا جاءت الهزيمة درسًا قاسيًا وسنة متبعة في أن الهلاك والخسران في مخالفة النبي الله ويقول الله تعالى : ﴿ وَمَا مَانَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَانَهُنَكُمْ عَنْهُ فَأَننَهُوا وَانْقُوا الله إِنَّ الله شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ والخسرين)

AMP Intelligible

#### غزوة هنين والطائف

عندما فتح الله تعالى لرسوله و مكة في رمضان عام ٨ هـ بلغ عرب الطائف ومن حولهم انتصار المسلمين وفتح مكة، فخافوا خوفاً عظيمًا، وقالوا: «نحن سنكون بعد مكة»، فأعدوا العدة، ورحفوا قاصدين مكة، فلما علم الرسول ف خرج بعد رمضان ، في السنة الثامنة من الهجرة ، في البيوم الخامس أو السادس من شوال ؛ لملاقاة مالك بن عوف ومن معه من هوازن وثقيف، وكان عدد جيش المسلمين اثني عشر ألفًا، فلما رأى بعض المسلمين هذا العدد الهائل، قال واحد منهم: «لن نغلب اليوم من قلة» ، وأرسل الرسول ف أحد الصحابة ؛ ليستطلع خبرهم، وجاءه بالخبر.

وعندما التقى الجيشان انهزم المسلمون وولوا الأدبار، وهربوا من المعركة، وصمد رسول الله في وقلة معه، ثم أمر العباس ـ وكان جهير الصوت ـ فنادى، فبدأ الصحابة يتوافدون فردًا فردًا واشتد القتال، ثم أخذ الرسول في خصيات ورمى بها وقال: «انهزّموا » أو «انهزّموا » فانهزم المشركون وهربوا إلى أوطاس، فأرسل الرسول في خلفهم من قاتلهم حتى انهزموا ، فتتبعهم الرسول في إلى الطائف، وحاصرهم في قلعتهم في الطائف حتى استسلموا ودخلها .

#### مروس عن الفزوة

#### أولاً \_ التفاؤل وعدم اليأس:

والرسول ﷺ سائر إلى حنين، وقد بلغته هذه الجموع، وقيل له: «إن معهم أموالهم وأولادهم ونساهم»: لأن مالك بن عوف قد جاء معه بالنساء والأطفال والأغنام والإبل والأموال، لماذا؟ قال: حتى لا ينهزم أصحابه: لانهم إذا عرفوا أن أموالهم وأهلهم معهم لا ينهزمون بسهولة.

فلما بلغ الرسول على أن المشركين قد خرجوا بأهليهم وأموالهم لتحفيز المقاتلين منهم على القتال، فرح، وقال: « تلك غنيمة المسلمين غداً \_ إن شاء الله \_ » ( رواه أبو داود )

#### ثانيًا ــ العبرة ليست بالكثرة:

قال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ حُنَايَنِي إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثَرَتُكُمْ فَهُ تُغَنِي عَنكُمْ شَيْنًا وَضَافَتَ عَلَيْكُمُ ٱلأَرْشُ بِمَا رَحُبَتَ ثُمُّ وَلِيَّتُم مُنْدِينَ ۞ ﴾ (التوبة ٢٠).





انهزم المسلمون في بداية الغزوة ليكون ذلك لهم درسا مفاده أن النصر ليس بالكثرة أو القلة، وإنما النصر من عند الله، فقلة مؤمنة صابرة تحقق النصر الذي لا تحققه الكثرة.

#### ثَالثًا ــ العجلة مِنْ أسباب المزيمة،

استعجل بعض الشباب المعركة قبل أن يتموا استعدادهم بالسلاح فقتلوا بسهام المشركين ووقعت الكارثة، ووقعت الهزيمة، فحذار حذار من العجلة.

#### رابعًا ــ استخدام الوسائل المتاحة لجمع المسلمين ،

استعان النبي ته بعمه العباس وكان جهوري الصوت فنادى على المسلمين الذين ولوا الأدبار فعادوا وصمدوا حول النبي ته وكان لهم النصر بفضل ثباتهم وصبرهم وصمودهم مع قائدهم.

#### غزوة تبوك أو المسرة

فَصَلُ فتحُ مكة بين الحق والباطل فدخل الناس في دين الله أفواجا . لكن بقيت قوة الرومان تهدد الدولة الناشئة، وكان قيصر يرى أن الدولة الجديدة خطر يهدد الثغور الشامية التي تجاور العرب، فكان يريد القضاء على قوة المسلمين قبل أن تستفحل فيعجز الروم عن القضاء عليها غهيا جيشا من أربعين ألف مقاتل وخرج قاصدا المسلمين للقضاء على قوتهم وكان ذلك في السنة التاسعة من الهجرة، وخرج النبي قل لملاقاة الروم في ثلاثين ألفا من المسلمين.

## دروس من الفزوة

#### أولاً \_ المعلومات مِنْ أسلحة النصر :

لم يكن المسلمون على جهل بأن الروم يعدون العدة لغزوهم، بل عرفوا أنهم يعدون القيام بغزوة حاسمة ضدهم، وعرفوا نية العدو، وعدد جيشه، وتوقيت تحركه.



#### ثَانيًا \_ مَمَارِسةَ الشَّورِي في هذه الغَزُوةِ،

مارس رسول الله ﷺ في هذه الغزوة الشوري وقبل مشورة بعض الصحابة كما يلي:

أ. قبول مشورة أبي بكر الصديق في الدعاء حين تعرض الجيش لعطش شديد.

ب. قبول مشورة عمر بن الخطاب في ترك نحر الإبل حين أصابت الجيش مجاعة.

ج.. قبول مشورة عمر رَحِ الله في ترك اجتياز حدود الشام والعودة إلى المدينة.

### ثَالثًا ــ التدريب العملي العنيف،

كان في خروج الرسول ﷺ بأصحابه إلى تبوك فوائد كثيرة، منها:

تدريبهم تدريبًا عنيفًا، فقطع بهم الله مسافة طويلة في ظروف جوية صعبة حيث كانت حرارة الصيف اللاهب، بالإضافة إلى الظروف المعيشية التي كانوا يعانون منها، فقد كانت هناك قلة في الماء حتى كادوا يهلكون من شدة العطش، وأيضًا كانت هناك قلة في الزاد والظهر، ولا شك في أن هذه الأمور تعد تدريبًا عنيفاً لا يتحمله إلا الاقوياء من الرجال.



- ما أسباب غزوة حنين والطائف؟
- قارن بين نتائج غزوة أحد ونتائج غزوة حنين والطائف.
  - ٨ ١٤٤ سميت غزوة تبوك بغزوة العسرة؟
    - ما الفرق بين الغزوة والسرية ؟
- ابحث في كتب السيرة عن غزوات الرسول وأهدافها ونتائجها وناقش مع زملائك ما توصلت إليه.
  - 💉 تزخر السيرة بكثير من الدروس والعبر، اذكر ما تعلمته من غزوات الرسول 🛎 .
    - اذكر دروسًا وعبرًا نتعلمها من مواقف الرماة ونتائج المعركة في غزوة أحد.
  - تعلمنا غزوات النبى أن مبدأ الشورى مبدأ أصيل مارسه الرسول وانتهجه الصحابة.
    مثل لذلك من خلال دراستك للدرس الحالى.
- - أ ، يسعى المؤمنون إلى تمكين الله لهم، فما تكليفات ذلك التمكين على ضوء الأيات،
    - ب. للقتال في الإسلام ضوابط، حددها على ضوء الأيات.
  - كان للمرأة دورٌ بارز في غزوات الرسول . استعن بشبكة الإنترنت ويكتب السيرة لتدلل على
     صدق هذه العبارة.
- طاعة القائد أساس لتحقيق النصر . وضح كيف أثرت مخالفة القائد على نتيجة الحرب في غزوة أحد.



| 114 | نتعلم من غزوة حنين والطائف دروسًا منها: |  |
|-----|-----------------------------------------|--|
|     |                                         |  |
|     | ***                                     |  |
|     |                                         |  |

- 🙌 متى أذن الله للمؤمنين بالقتال؟
- استعن بشبكة الإنترنت، ثم اكتب بحثا قصيرا عن غزوات الرسول الله ، موضحا الأسباب الداعية للقتال، وبعض الدروس والعبر.
  - كيف عاقب الله المُخَلُفين عن غزوة تبوك؟ وماذا نتعلم نحن من ذلك؟



## تدريبات عامة على الوحدة الأولى

#### ١ اقرائم اجب

## قال الله تعالى : ﴿ وَلَا نُصَعِرْ حَدَّلَهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَسَيْنِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْدَالٍ فَخُورِ ۞﴾ (القسان١٨)

- أ. في الآية نهى وتعليل وضم ذلك.
- ب. ما معنى "مختال" وما المراد بـ "ولا تمشى في الأرض مرحًا".
  - اقرأ وحلل ثم وازن بين الأبتين من حيث القيم والسلوكيات التضمئة.

## 1. ﴿ وَلا نُصَمَرُ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلَا مَنْسِ فِي ٱلأَرْضِ مَرْمَا ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُعْنَالِ فَخُورِ فَ ﴾ (العان ١٨)

ب. ﴿ وَلَا نَسْنِي فِي ٱلْأَرْضِي مَرَمُنَا إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَى وَلَى تَنْلُغَ لَلْمِالُ اللهُولَا ﴿ ثُلُ ذَلِكَ كَانَ سَيْعُهُ عِندَ رَبِّكَ مَكُرُوهُما ﴿ ثُلُ ذَلِكَ كَانَ سَيْعُهُ عِندَ رَبِّكَ مَكُرُوهُما ﴿ ثُلُ مَا لِهِ الرَّاسِرَاءِ ١٧٠-٢٨)

من أبي هريرة كالمنطقة أن رسول الله تك قال: «من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل: أجور من تبعه، لا ينقص من لا ينقص من الإثم مثل: أثام من تبعه لا ينقص من

آثامهم شيئا ۽ صدق رسول الله علاق.

- أ. إلام يدعو الحديث الشريف؟
- ب. ما أثر الالتزام بهذا الحديث على الفرد والمجتمع؟

## 🚯 في غزة أحد دروس وعبر. اذكر أهمها في الشكل التالي:



ephilodilloid 40

## الوحــدة الثانية

## الإسلام والتنوع

#### أهسداف الوحسدة

من المتوقع في نهاية هذه الوحدة أن يكون الطالب قادرا على أن:

- پحدد مظاهر الاختلاف في الكون ،
- بستنتج حكمة الاختلاف
   وغاياته.
- پسدرك طسرق استشمار الاختلاف وتوظيفه لخير الاحة.
- يتعرف معني الصلاة لغة واصطلاحًا.
- بستتيط الاثار النفسية والسلوكية المسلاة.
- بعدد بعض الظواهر الكونية الدالة على وحدانية الله تعالى.

#### مندية

تهدف هذه الوحدة إلى التلكيد على أن الإسلام دين يسمح بالتعددية والتنوع ويقبل الاختلاف: فالدرس الأول يتناول قيم التنوع و التعدد والاختلاف ودورها في إثراء الفكر وعلاقتها بالإيمان بالله تعالى .

ويعرض الدرس الثاني نموذجًا من التنوع في العبادات بالحديث عن الصلاة ، ويعرض الدرس الثالث جانبًا من جوانب هذا التنوع من خلال الحديث عن الملائكة وما أسند إليهم من مهام وعلاقتهم بالإنسان ، ومن خلال هذه الوحدة تتمى مهارات التفكير والتواصل وقيم احترام الأخر وتقدير التنوع والاختلاف .

#### ودروس الوحسدة ــــ

- ١. من السنن الكونية،
  - ٧. فضل الصلاة،
- الملائكة وجوهر الإيمان.

## من السان الكونية

من المتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرا على أن:

- مخدد مظاهر الاختلاف في الكون.
- يستتج حكمة الاختلاف وغاباته
- يسدرك طسرق استشمار الاختلاف وتوظيفه خبر الأمة.
- یکتشف خطورة عدم إدراك سنة الاختلاف.
- يتعرف آداب الاختلاف في الإسلام.
- يذكر بعض مواقف السلف الصالح في التعامل مع الآخر المختلف.
- يقدر قيمة الاختلاف كسنة
   كونية.

#### متدمة

الاختلاف سنة كونية نراها عندما نحيل أبصارنا تلقاء السماء والأرض والبحار وفي أنفسنا، وهذا الاختلاف لم يكن يوجده الحكيم العلم إذا كان فيه شقاء البشر وخراب عوالمه ؛ لذا علينا أن نتدبر ونفكر؛ كي نحول ذلك الاختلاف إلى أمر محمود ، ومجال يدفع بنا الى بذل أفضل ما لدينا من طاقات إبداعية ، وتوظيف ما حولنا من إمكانات؛ كي نجعل من ذلك الاختلاف نسقا بديعا متفردا يهيئ للإنسان رسالته السامية وهي عبادة الله وعمارة الأرض .

إن الاختلاف والتنوع والتمايز سنة كونية في سائر عوالم المخلوقات تتبدى مظاهرها في الجماد، و النبات، و الحيوان، أما أروع مظاهرها وأبدع صورها فهو الاختلاف والتعدد والتنوع البشرى.

#### أولاً ـ الاختلاف والتنوع في الماء :

الماء نموذج فريد يجسد فكرة التنوع فمنه العذب الفرات مثل:
الأنهار، ومنه العلم الأجاج مثل: البحار وما سلكه الله سبحانه
وتعالى ليتفجر في الأرض عيونًا وينابيع، مع ما يكتنف هذا من
تنوع في الطعوم والخصائص ودرجات الحرارة والمكونات قال
تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَانَ أَنْهُ أَرْلَ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُمُ يَنْفِيعَ فِ الْأَرْضِ

ثُمَّ يُغَيِّ بِهِ، زَرْعًا تُعْنَلِفًا ٱلْوَنْدُمُ مَ يَهِيجُ فَ تَرْبَهُ مُصَعَى لَا نُوْ يَجْعَلُهُ حُطَنْتًا إِنَّ فِي وَالْكَ لَذِ كُرَى لِأُولِي ٱلْأَلْبَ (١٠) والرسر ٢١١)، ثم يفصل الله - فضلا عن هذه النعم - نعمًا أخرى تعيش في الماء أو تستخرج منه، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوْي ٱلْبَحْرَانِ هَنَذَا عَذْبُ قُرَاتُ سَآلِعٌ مَرَابُهُ وَهَنذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَمِن كُلِ تَأْكُونَ لَحْمًا طَرِيبًا وَنَسْتَخْرِجُونَ جِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَ أَوْقَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوْلِحْ لِنَبْنَغُوا مِن فَشْلِهِ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ (١٤) (المسر ١١٠)

### الإسلام والتنوع

ويتجاور الماء بنوعيه في مجرى واحد دون أن يمتزج أو يختلط، صنع الله ومن أحسن من الله صنعًا ﴿ وَهُو ٱلَّذِى مَرَجُ ٱلْبَحْرِيْنِ هَنَدَا عَذَبٌ فُرَاتٌ وَهَدَا عِلْمٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ يُنتُهمَا بَرَيْخَاوَجِجْرَا مُحَجُورًا ﴿ وَهُو ٱلَّذِي مَرَجُ ٱلْبَحْرِينَ هَنَدَا عَذَبٌ فُرَاتٌ وَهَدَا عِلْمٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ يُنتُهمَا بَرَيْخَاوَجِجْرًا مُحْجُورًا ﴿ اللهِ فَان ٢٥).

ومن هذا الماء الواحد - أيضا - تخرج عوالم وألوان وأصناف متعددة ومتنوعة ومتمايزة ومختلفة من الثمرات: ﴿ أَلْمَ ثَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ تُمَرِّنِ تُغْنِيقًا ٱلْوَانَهُا ... ﴿ (فَاصْر: ٢٧)

### ثانيًا . النبات معرض التنوع الحيوي :

فالنبات منه ما هو معمر، ومنه ما هو حولي، ومنه ما هو فصلي، ومنه الأبيض والأسود، ومنه الأخضر والأزرق، ومنه متعدد الألوان، ومنه حلو، ومنه مر، ومنه حار، ومنه بارد، ومنه مالح، ومنه حامض، ومنه ثمر فيه نوى، وثمر بدون نوى، ومنه ثمر ظاهر على الأرض، ومنه ثمر على رأس الشجر، ومنه ثمر في باطن الأرض، ومنه ما يتكاثر بالنواة، ومنه ما يتكاثر بالعروق، ومنه ما يتكاثر بالأغصان، (شبحن الذي خَلَق الْأَزُومَ حَسُلُه المَّرَد الله ومنه من منه المنافرة عنه ومنه منه يتكاثر بالعروق، ومنه من المنافرة المنه ا

### تالتًا ـ في خلق الأنمام والدواب دروس وعبر:

ويقول أيضا في حق الانعام ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلأَنْعَنِهِ مُعْتَلِفُ ٱلْوَتَهُ كَذَلِكُ إِنَّمَا يَعْفَى الله مِن ويقول أيضا في حق الانعام ﴿ وَمِن ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلأَنْعَنِهِ مُعْتَلِفُ ٱلْوَتَهُ كَذَلِكُ إِنَّمَا يَعْفَى الله مِن أَصناف الاحياء المخلوقة يتنوع ويتعدد إلى أمم وجماعات، كما قامت التعدية في إطار عوالم من الاحياء تمثل خلق الله، قال الله تعالى: ﴿ وَمَاسِ دَاتِكُ وَمَا عَلَى وَمَا عَلَى مَنْ وَلَا طَلْيَمِ يَطِيرُ بِعِنَا حَبِهِ إِلّا أَمْمُ أَمْثَالُكُم مُّا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن مَنْ وَلَدَ إِلَى رَبِهِم يُعْمَرُونَ وَلاَ طَلْيَمِ يَطِيرُ بِعِنَا حَبِهِ إِلّا أَمْمُ أَمْثَالُكُم مُّا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن مَنْ وَلَدَ إِلَى رَبِهِم يُعْمَرُونَ وَلاَ طَلِيم الله عَلَيْ مَن الله عَلَيْ الله وَالله وَلَا الله وَالله وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّهُ وَلَكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَيْ وَاللّهُ وَاللّ

وقال الله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلُّ دَاّ بَتُونِن مُّأَوَّ فَينَهُم مِّن يَعْشِى عَلَى بَطْنِهِ، وَمِنْهُم مِّن يَعْشِى عَلَى بَطْنِهِ، وَمِنْهُم مِّن يَعْشِى عَلَى بِطَيْقِ وَمِنْهُم مِّن يَعْشِى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُولُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّه

وهذه الحيوانات أمم وقبائل، وأنواع وأجناس، وأشكال وألوان، وذكور وإناث وهي أعداد هائلة لايحصيها إلا الله الذي خلقها ودبرها، ويطعمها ويسقيها، وينميها ويعافيها، ويعلم مستقرها ومستودعها. فهي سارية

and a

الصفالتات التاوي



منتشرة، في ملكه بأمره سبحانه وتعالى، تأكل وتشرب من مائدة نعمه الكبرى في هذه الأرض: فمنها ما يمشي على بطنه .. ومنها ما يمشي على رجلين .. ومنها ما يمشي على أربع .. ومنها ما يطير بجناحيه .. ومنها ما يسبح في البحار والأنهار حيث شاء الله تعالى أن يأتي خلق الأنعام والدواب بل وباقى الكائنات في إطار دروس مستقاة وعبر متعلمة وهي :

### رابعًا - تنوع الجبال ووظيفتها :

و ۱۲ العث الثاني الثاني

### خَامِسًا ـ عالم الرياح تنوع فريد ووظائف متنوعة :

وهذه الرياح التي خلقها الله سبحانه وتعالى هي الأخرى عوالم من التنوع والتعيز والتعدية والاختلاف فمنها (ربيج فِهَاصِرُّ ) (العسران١١٧)؛ أي برد شديد يصرق كما تصرق النار، ، وأخرى (ربيحُ عَاصِفُ) فمنها (ربيج فِهَاصِرُّ ) (العسران١١٥)؛ أي شديدة الهبوب والتدمير، وقد تأتي (قَاصِفًا مِنَ ٱلربيح ) (الإسراء ١٦٥)؛ أي عاصفًا شديدًا مهلكًا يقصف الأشجار ، وفيها (بيريج صَرَصَم عَاتِهُ ) (الحالة ١٥٠)، ومنها ( الربيح الموقيم ) (الداريات ١٤)، ومنها ﴿ الربيح طَبِهُ ﴾ (الداريات ١٤)، ومنها ﴿ الربيح طَبِهُ ﴾ (الداريات ١٤)، ومنها ﴿ إليه منترت المهلكة لمن ومنها ﴿ الربيع طَبِهُ ﴾ (الداريات ١٤)، ومنها ﴿ الربيع طَبِهُ ﴾ (الدارة لها صوت شديدة مزعج .. ومن وظائفها ﴿ الربيع لَوْقِح ﴾ (المحر ٢٠٠)؛ للنباتات حاملة لقاح التذكير إلى الإناث، ومنها ﴿ الربيع مُبَرَّنَ ﴾ (الروم ١٤)، بالمطر؛ تلك التي تثير السحاب الحامل للماء ﴿ اللهُ الذي يُرْسِلُ الربيع فَنْبِرُ سَمَامًا فَبَعُ النَّمَادُ كُنْفَ يُثَانُهُ وَيَجْعَلُهُ كِمَا فَنَى الْوَدَقَ يَعْتُمُ مِنْ طِلْلِهِ المَاء ﴿ الشَهُ الْمَاءُ فَرَعَ الْمَامُ فَيَ النَّمَادُ كُنْفَ يَثَانًا وَيَجْعَلُهُ كِمَا فَنَى الْوَدَقَ يَعْتُمُ مِنْ طِلْلِهِ الماء ﴿ اللّهُ اللّهُ الّذِي يُربِيلُ الربَعَ فَنْبِرُ سَمَامًا فَيَعَ النَّمَادُ كُنْفَ يَثَانًا وَيَجْعَلُهُ كِمَا فَنَى الْوَدَقَ يَعْتُرُحُ مِنْ عِلَالِهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَيَعْعَلُهُ كِمَا فَنَى الْوَدَقَ يَعْتُرُحُ مِنْ طِلْلِهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ المُعْرَبُ النَّهُ وَيَعْعَلُهُ كِمُنْهَا فَانَى الْوَدَقَ يَعْتُرُحُ مِنْ عِلْلِهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ عِلْلِهِ الْمُعْرَافِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُونُ الْفَاقِعُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونُ الْفَاقِعُ اللهُ ال

مطابع أكتوبر

### الإسلام والتنوع

فَإِذَا أَسَابَ بِهِ مَن يَشَأَهُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُرْ يَسْتَثِيْرُونَ ﴿ ﴾ (الروم ١٨)، عالم من التعددية والتنوع، ذلك الخلق الواحد الذي أبدعه بديع السموات والأرض سبحانه وتعالى.

### سادسًا ـ الاختلاف طبيعة بشرية :

هيا ننتقل من تتبع مظاهر الاختلاف في الطبيعة الخارجية إلى الطبيعة البشرية حيث نتعرف حدودها ومخاطرها وطرائق توظيفها لراحة الإنسان وخير البشرية.

إذا كان التنوع والاختلاف طبيعة بشرية فلعلُّ من أبرز المظاهر الدالَّة على هذا التنوَّع اختلاف اللَّسان واللَّون والعرَّق؛ ليكون دافعًا إلى التفاعل الإنساني، قال تعالى :﴿ يُتَأَيِّهَا النَّاسُ إِنَّا ظَلَقَتَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنْقَى وَجَعَلْنَكُو شُعُواً وَفَهَ إِلَى التفاعل الإنساني، قال تعالى :﴿ يُتَأَيِّهَا النَّاسُ إِنَّا ظَلَقَتَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنْقَى وَجَعَلْنَكُو شُعُواً وَفَهَ إِلَى المحرات : ١٢) ويتجلى وَجَعَلْنَكُو شُعُواً وَفَهَ إِلَى اللغة والعادات والتقاليد والأعراف والعقيدة والفكر والمصالح والغايات والتفكير والمصالح والغايات والتفكير والمصالح والغايات والتفكير والمصالح والأحاسيس ؛ لذا كان لزاما على أبناء أدم أن يعالجوا مثل هذه الاختلافات بالطرق الحضارية والسلمية، أن يتدبروها بشكل إنساني بعيدا عن التعصب والتطرف الفكري، ويحددون الضوابط الكفيلة للحد من النزاعات والخلافات، مما حدا بهم إلى الاصطلاح على مفاهيم وقوانين وضوابط مكنتهم فيما بعد من التوافق والتعايش في جو من السلم والمحبة والتنخي.

وعليه فالاختلاف فطرة وطبيعة في البشر وهو ما تخبرنا به الآية الكريمة ﴿ وَلَوْ شَآةَ رَبُّكَ لَجَمَلَ النَّاسَ أَمَّةً وَكَا يَرَالُونَ عُنْنِلِفِيكَ فَي إِلَا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ﴾ (مود: ١١٩-١١٩) ويفسرها صاحب المنار بقوله: خلقهم مستعدين للاختلاف والتفرق في علومهم ومعارفهم وأرائهم وشعورهم وما يتبع ذلك من إراداتهم واختيارهم في أعمالهم ومن ذلك الدين والإيمان والطاعة والعصيان.

### معالم منهج التآلف والتقارب لتجاوز الاختلاف:

ولكي يحقق الاختلاف غاياته المبتغاة ويتصول إلى نسبق فكري وسلوكي ومنهج علمي منضبط يجب أن يختط لنفسه طريقًا ذا معالم ثلاثة :

أولاً «الاعتراف» أي أن يعترف كل طرف مختلف بالطرف الأخر، وفقًا لقواعد المنطق والمنهج العلمي المنضيط،

تانبًا - التعرُّف: أي لا بد أن يسعى كل طرف من الأطراف المتباينة المختلفة إلى فهم الرأى المغاير واستيعابه، ودراسته من مختلف أركانه وجوانبه.

فالنساء التعارف: بمعنى التفاعل، الذي لا ينبغى أن ينتهى إلى خصومة وتقاتل، ، وهذا التفاعل ربما ينتهى بثحد الأطراف إلى التخلي عن وجهة نظره، والإقرار بصحة رأى الآخر، وقد ينتهي إلى الاتفاق على صيغة مشتركة للتعايش وفق منهج تشاركي حضاري رفيع .





#### خطورة عدم ادراك سنة الاختلاف :

يدل واقعنا المعاصر على أن معنى الاختلاف والتعدد والتنوع لا يزال يفهم أنه مورد للتحارب والقتال والتنابذ ولم يرتفع الوعي إلى مستوى اعتبار الاختلاف أو التنوع قيمة حضارية وإنسانية ودليل سمو ورقي أخلاقي. من هنا لا بد من القول أن التمذهب الأعمى في الدين، والتعصب البغيض فيه ، ليس إلا شذوذًا وانحرافا في الموقف تجاه الدين نفسه، ونظرة سلبية للمذاهب التي هي في الاساس طرق لفهم الدين، وليس نسقا منغلقا على نظام واحد لا يجد لمقارعة خصومه إلا القتل والنبذ، وإذا كانت مشاعر الطائفية قد ازدادت في الأعوام الأخيرة بفعل التوترات السياسية الخطيرة، فيجب على أتباع الأديان الذين يملكون الوعي والإيمان المجرد عن الأهواء والعصبيات والمصالح، أن يصونوا الاختلاف والتنوع وحرية الفكر والاجتهاد والاختيار، وأن يرفضوا كل تمييز على أساس ديني أو عرقي أو اجتماعي.

### الإسلام وتبول الآخر:

إن الاختلاف في الأديان واللغات والقوميات سنة كونية وظاهرة طبيعية بشرية، ولايصح أن تكون سببًا للتعادي والتخاصم، وإنما ينبغي أن تستثمر لصالح تكامل المعرفة وإثراء الساحة الإنسانية ؛ لهذا يدعونا ديننا السمح إلى انتهاج منهج قوامه الوسطية ونبذ ما يصدر من تصرفات تحمل روح التعصب أو الازدراء للأخر.

لقد حفل تاريخ المسلمين بنماذج تبلاق وتلاقح حضاري تثبت بما لا يدع مجالا للشك أن الإسلام يدعو إلى مد جسور التعاون مع الآخر على أساس من الاحترام المتبادل، والكرامة الإنسانية المصونة. وأن الإسلام يحمل للإنسانية جميعها رسالة سامية تدعو إلى التسامح مع الآخر، والتعاون والتعامل معه في إطار إنساني رحيب يحتضن كل الاختلافات ويوظفها في صالح الإنسان، حيث إن رسالته تنسجم مع نسق الحياة الإنسانية. كما علمنا الإسلام - بمنهجه الوسطي السمح - أن التحاور مع الآخر لايعني التدخل في قضاياه الإيمانية أو معتقداته الشخصية ، وإنما يهدف إلى توثيق أواصر الأخوة الإنسانية بهدف تحقيق الاستقرار والأمن لشعوب العالم،

### معالجة السلف الصالح تحنية الاختلاف في الأراء والأفكار :

ولقد ضرب لنا سلفنا أروع الأمثلة في التسامح وقبول الآخر رغم الاختلاف معه فلا يجب أن يتحول الاختلاف إلى نزاع. فقد قال الله عز وجل ﴿ وَلَا تَنْتَزَعُواْ فَنَفْتَلُواْ وَتَذْهَبَ رِعُكُمٌ وَأَصَيرُواْ إِنَّ أَلْلَهُ مَعَ الاختلاف إلى نزاع. فقد قال الله عز وجل ﴿ وَلَا تَنْتَزَعُواْ فَنَفْتَلُواْ وَتَذْهَبَ رِعْكُمٌ وَأَصَيرُواْ إِنَّ أَلْلَهُ مَعَ الاختلاف وليس العصبية أو الهوى وقد اختلف عمر بن الخطاب وابن مسعود في مائة مسألة وما نقص من حب أحدهما لصاحبه، وهذا أبو حنيفة يقول : «هذا الذي نحن فيه رأى ولا نجبر أحدًا عليه، إنه أحسن ما قدرنا عليه، ومن جامنا بشيء أحسن منه قبلناه»

STATE INSTITUTES

### الإسلام والتنوع

وكما يصح ذلك في الأمور الشرعية، يصح أيضًا في الأمور الدنيوية، كما يقول الإمام الأصولي ابن برهان : «فإن الشرائع سياسات يدبر الله بها عباده والناس مختلفون في ذلك بحسب اختلاف الأزمنة، فلكل زمان نوع من التدبير وحظ من اللطف والمصلحة تختص به، كما أن لكل أمة نوعا من التدبير يصلحهم وإن كان ذلك مفسدة في حق غيرهم»

ويؤكد ذلك ما قاله يحيى بن سعيد: «ما برح المستفتون يسالون، فيجيب هذا بالتحريم، وهذا بالإباحة، قالا يعتقد المُبيحُ أن الْمُحَرِّمَ هلك، ولا يعتقد الْمُحَرِّمُ أن المبيحَ هلك».

وكان الإمام أحمد يقول: «ما عبر الجسر إلينا أفضل من إسحاق، وإن كنا نختلف معه في أشياء؛ فإنه لم يزل الناس يخالف بعضهم بعضا».

أما الإمام الشافعي فيضرب عثلا رائعًا حين قال- رحمه الله-: «ما كلمت أحدًا في قضية إلا وأحببت أن يظهر الله الحق على لساني أو على لسانه، وددت لو انتقع الناس بعلمي ولم ينسب إلى منه شيء».

### آداب الاختلاف في الإسلام:

### من بين أداب الاختلاف في الإسلام نجد ما يلي ا

- ◄ التسامع؛ حيث يرتقي بسلوك المختلفين من مستوى التعصب إلى مستوى التراضي، قال رسول الله
   ﷺ: (رحم الله رجالًا سمحاً إذا باع وإذا اشترى وإذا اقتضى) (رواه الإمام البخاري).
  - ◄ تقبل الأخر: قبول الأخر والاعتراف به واحترام حقه في التعبير عن قناعاته.
- ◄ العياء: شعبة من شعب الإيمان، تمنع المسلم من الاغترار بالرأي، وتقيه من الشعور بالعظمة، قال رسول الله ﷺ: (إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى إذا لم تستح فاصنع ما شئت) (رواء الإمام البخاري).

أدرك لحق ، وبلغ ، ثال - لم تستح : لم تخجل.

- الإنساف: الإقرار بصحة الرأى المخالف متى ظهر صدق حجته.
- خيط النفس: مخاطبة الناس بأدب ورفق، ومقابلة العنف بالحلم والجهل بالعلم، قال الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُنفِعُونَ فِي ٱلنَّرَآمِ وَٱلضَّرَآمِ وَٱلْكَافِئِ اللَّهُ عَلَيْ النَّالِينُ وَٱللّهُ يُحِبُ ٱلمُحْمِرِينِينَ ﴾ (ال عمران: ١٣١).
- ◄ التفاوض: شكل راقٍ من أشكال تدبير الاختلاف في إطاره يتداول المختلفون الكلام ويصغي بعضهم إلى بعض، لاكتشاف نقط التلاقي وعوامل الاختلاف، وبالتالي إيجاد طريق لتسوية الخلاف بشكل بصون كرامة الطرفين ويحفظ الود ببنهما.





التعكيم اوسيلة لرفع الاختلاف يتم فيها اختيار حكم عالم وأمين وحكيم، قال الله تعالى ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ يَيْنِهِمَا فَأَبْعَنُوا حَكُمًا مِنْ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا إِن يُرِيداً إِصْلَحًا يُوفِقِ ٱللهُ يَنْهُمَا أَإِنَّ ٱللهُ كَانَ عَلِيمًا خَيرًا ﴾ (النساء : ٢٤)



### (١١ء نموذج فريد يجسد فكرة التنوع)

وضع ذلك مع ضرب الأمثلة والاستشهاد بما ورد في كتاب الله.

### اقرائم أجب

قال الإمام الشافعي ـ رحمه الله ـ : «ما كلمت أحدًا في قضية إلا وأحببت أن يظهر الله الحق على اساني أو على لسانه، وددت لو انتفع الناس بعلمي ولم ينسب إلى منه شيء».

- أ. ما المبدأ الذي أراد الإمام الشافعي أن يرسخه ؟
- ب. في مقولة الإمام الشافعي قيم وعبر. عدد تلك القيم والعبر بأسلوبك.

### ٢) اقرأ وابحث

- قال نعالى: ﴿ وَلَوْ شَالَة رَبُّكَ لَجْعَلَ النَّاسَ أَمَّةً وَحِيدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴿ وَلَوْ شَالَة رَبُّكَ ﴾ إلَّا مَن رَّجِمَ رَبُّكَ ﴾ (هود ١١٨ ـ ١١٨)
- قال تعالى:﴿ يُتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن دُكْرِ وَأَدْفَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُومًا وَفَهَ إِلَى لِتَعَارَقُوا أَإِنَّ ٱكْمَ مَلَمْ
   عِندَ اللّهِ أَنْقَدَكُمْ إِنَّ آللَهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ( ) (العجوات ١٢)
  - وازن بين الأيتين من حيث :
  - ما القيم التي تؤكد عليها الآية؟
  - حدد الأسباب التي سيقت لخلق الناس مختلفين .
    - أسباب النزول
    - ب. اشرح الآية بأسلوبك.
  - للاختلاف في الإسلام آداب. حدد بعضها، ثم بين أثر الالتزام بها.
- ذكرت في الدرس نماذج من التعامل الراقي مع الأخر انتهجها السلف الصالح، حلل بعضها مستنبطًا ما تدعو إلىه من قيم.



## الإسلام والتتوع

| 🥳 للتحاور مع الآخر مقاهيم مغلوطة. اذكر بعضها، ثم صوبها على ضوء ما فهمت من الدرس.                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| آپ اقرا شم اچب ا                                                                                                                                     |
| قال تعالى : ﴿ وَأَلِمِيمُوا أَلَمْ وَرَسُولُهُ وَلَا تَنَزَعُوا فَتَفَشَّلُوا وَمَنْ هَبَ رِعْكُمْ وَاسْبُرُواْ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الطَّنبيرينَ ١٠٠٠ |
| (PřidlL:F3)                                                                                                                                          |
| <ul> <li>أ. ما المقصود ب (تذهب ريحكم)؟ وما معنى (تنازعوا)؟</li> </ul>                                                                                |
| ب. مم يحذرنا المولى سبحانه؟ وإلام يدعونا؟                                                                                                            |
|                                                                                                                                                      |

### ٨ اقرأ الدرس ثم أكمل الجدول،

|       | Water State of the |                                         |  |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|
| <br>- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ======================================= |  |
| <br>  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |  |





- 🐠 لعدم الوعي بسنة الاختلاف أثار ضارة على الفرد والمجتمع. وضمع ذلك.
- (الاعتراف والتعرف والتعارف) معالم ثلاثة لمنهج منضبط بيسر لنا تجاوز الاختلاف. حدد المقصود بها مع التمثيل.

| التعارف | التبرف | الاعتراف |  |
|---------|--------|----------|--|
|         |        |          |  |
|         |        |          |  |
|         |        |          |  |

طُلِب منك كتابة ورقة بحثية عن أسباب التعصب والإرهاب وطرق معالجته. اكتب الورقة مدعما ما
 تكتب بالأدلة والاقتباسات.

### فضل الصالاة

#### المقدمة

أهداف الدرس أن يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن:

المسلاة لقة واسطلاحا.

- يستنبط الآثار الفية الصلاة.
- يستبط الأثبار السلوكية
   للصلاة
- يتعرف كيف تحقق الصلاة قائدتها التي ينتغبها الشرع.
- پتعرف صلاة الجنبازة من
   حیث ( فروضها ـ سنتها ـ
   کفیتها ـ وفتها).
- يحدد فضل صلاة الجنازة للمتوفى.
- بحدد فضل صلاة الجنازة للنصلي.
- يذكر حديثًا عن فضل الصلاة
- يقدر قيمة الصلاة في حياة المسلم.

الصلاة ركن أساسي من أركان الإسلام فهي عماد الدين من أقامها فقد أقام الدين ومي أول ما يسال عنه العبد يوم القيامة، وكان عمر بن الخطاب يكتب إلى الأفاق: « إن أهم أموركم عندي الصلاة ؛ فمن حفظها حفظ دينه، ومن ضيّعها فهو لما سواها أضيع، ولا حظ في الإسلام لمن ترك الصلاة » والصلاة أثارها المرجوة وفائدتها المبتغاة للفرد وللمجتمع.

### مفحوم الصلاة لفة وشرعًا:

مفهوم الصلاة لغة واصطلاحا : الصَّلاة لغة: الدعاء، قال تعالى: ﴿ وَصَلِّى عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُنْمَ ﴾ (التوبة : ١٠٣) أي اذَّعُ لهم.

والصلاة من الله حسن الثناء، ومن الملائكة الدعاء، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَمَكَيْكَ أَلَوْكَ مَا مُنُوا صَلُوا عَلَى النَّبِيُّ بَتَابُهُا اللَّهِ وَمَكَيْكُ مَا مُنُوا صَلُوا عَلَى النِّيقَ بَتَابُهُا اللَّهِ عَامَنُوا صَلُوا عَلَى النَّهِ وَسَلِمُوا مُنْدُوا مَنْدُوا صَلُوا عَلَى اللَّهِ وَسَلِمُوا مُنْدُوا مُنْدُوا صَلُوا عَلَى اللَّهِ وَسَلِمُوا مُنْدُوا مُنْدُوا صَلْوا عَلَى اللَّهِ وَسَلِمُوا مُنْدُوا مُنْدُوا مُنْدُوا مَنْدُوا صَلْوا اللَّهُ وَسَلِّمُوا مُنْدُوا مُنْدُوا صَلْوا مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَسَلِّمُوا مُنْدُوا مُنْدُوا مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعُلَّالِيلُهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

و الصلاة اصطلاحا: أقوال وأفعال مخصوصة، مُفتَتَحة بالتكبير،
 مُختَتَعة بالتسليم، ودليل فرضيتها قائم بالقرآن والسنّة والإجماع.

### الأتر النفسي للصلاة :

للصلاة أثرها العظيم في نفس المؤمن حيث يفر إلى ربه مقبلا عليه مناجيا راجيًا وطامعًا في عفوه وصفحه، وفي الصلاة إشراق

للروح وأنس بالله وطمأنينة للنفس وسعة للصدر بالأمل قال تعالى: ﴿ الّذِينَ آمَنُوا وَتَطْفَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ

اللّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللّهِ تَطْمُئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (الرعد ٢٨) والمتأمل لسيرة النبي ﷺ العطرة يجد تلك المعاني حاضرة
ومجسدة فرسول الله فيما يرويه النسائي عن أنس ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ و جعلت قرة عيني في
الصلاة ، وكان يدعو بالآلا لإقامة الصلاة كلما حزبه أمر ، فقد روى أبو داود عنْ حُذَيْفَة قالَ : كَانَ النّبِيّ

إذَا حَزَبُهُ أَمْرُ صَلّى (رواه آبو داوود)، وروى أحمد أن النبي ﷺ كان يقول : ( يا بالل أرحنا بالصلاة )
وفي الصلاة إشعار بعزة الإنسان بالله وكرامته بالدين، فلا يذل لمخلوق، ولا يخشى أحدًا إلا الله سبحانه



وتعالى كما أن الصلاة تمنح العبد المؤمن ثقة في وعد الله تعالى في الدنيا والأخرة.

ولم تخلُ الدراسات النفسية الحديثة من إشارة إلى الآثار النفسية للصلاة على نفس المسلم.

فالصلاة إذا ما أداها الإنسان كما ينبغي أن تؤدى تبعث في نفس الإنسان حالة من الاسترخاء التام وهدوء النفس وراحة العقل و لهذه الحالة من الاسترخاء والهدوء النفسي الذي تحدثه الصلاة أثرها العلاجي المهم في تخفيف حدة التوترات العصبية وخفض القلق الذي يعاني منه بعض الناس كما أثبت بعض علماء النفس المسلمين أن المداومة على الصلاة بأركانها الصحيحة تربي لدى المسلم القدرة على التركيز، سواء في الصلاة أم في أي عمل من أعماله العقلية والذهنية الأخري.

### أثر الصلاة على ملوك المعلى:

الصلاة ليست طقوسا شكلية يؤديها المسلم، ثم لانترك أثرها على سلوكه وأخلاقه فالصلاة عماد الدين وعليها مناط تحقيق المنهج الأخلاقي المبتغى والغاية الأسمى من بعثة النبي و التي أشار إلمها الرسول حين قال: (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق).

يقول الشيخ محمد الغزالي (فالصلاة الواجبة عندما أمر الله بها أبان الحكمة من إقامتها فقال: ﴿وَأَيْمِ ٱلمَّكَافَةُ إِنَّ الصَّالَوَةَ تَنْفَىٰ عَنِ ٱلْفَحْتَاءِ وَٱلْمُنكَرِّ (العكبوت: 1).

فالإبعاد عن الرذائل، والتطهير من سوء العمل، هو حقيقة الصلاة.

وقد قرن الله تعالى بين إضاعة الصلاة وإتباع الشهوات، حيث يقول سبحانه : ﴿ فَلْفَ مِنْ بَعَيْمٍ خَلْفُ أَضَاعُواْ السَّلُوّةَ وَالْبَعُواْ الثَّهُوْنَ فَصُوفَ بِلْقَوْنَ غَيَّا ۞﴾ (سبع: ٥٩)، مما يدل على أهمية الصلاة وأثرها في إبعاد صاحبها عن الركون إلى الشهوات.

و فضلا عن تحقيق ذلك المنهج الأخلاقي الذي هو غاية الصلاة وذروة سنامها فيها - أيضا - تدريب للمصلي على تقوية الإرادة والعزيمة بما للصلاة من علاقة وثقى مع فضيلة الصبر حيث قرن الله تعالى الأمر بالصلاة بالأمر بالصبر في مواجهة الشدائد وتحمل المشاق يقول - جل وعلا - ﴿ وَأَسْتَعِبُوا بِالشَّبْرِ وَالشَّكِيرُةُ إِلَّا عَلَى لْفُتْمِعِينَ ﴿ وَالشَّعِيدُوا بِالشَّرِينَ تَطْلُونَ الْهُم مُنْتَقُوا رَبِهِمْ وَأَنْهُمْ إِلَيْهِ رَحِعُونَ ﴿ البقرة ٥٤ - ٢٤). ويقول أيضا : ﴿ يُتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا آسَتَعِيدُوا بِالصَّاوَةُ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴿ البقرة ١٥٣ ).

والصلاة كذلك تربية على النظام في الحياة بما فيها من ضبط للأوقات، وإشعار بقيمة الوقت وتنسيق لأداء أركانها، فضلا عن أنها تعود المسلم على النظافة بما يشترط لها من طهارة، وغير ذلك.



### الإسلام والتتوع

كما أن فيها تربية للمسلمين على الإخلاص في العمل فلا يراون الناس، كما أن فيها تربية على النشاط وعلو الهمة والمواظبة فلا ينهضون إلى أعمالهم كسالي، حيث ذم الله تعالى أولئك الذين يأتون الصلاة وهم كسالي وعدها من صفات المنافقين

قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَعَفِينَ يُخْتَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَندِعُهُمْ وَإِذَا فَامُوا إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَامُوا كُسَانَى بُرْآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهُ إِلَّا فَلِيلًا ﴿ إِلَى النساء : ١٤٢).

### كيف يتحقق ذلك الأثر النفسي والسلوكي ؟

و الخشوع في الصلاة: حضور القلب مع الله تعالى، و خشيته سبحانه وتعالى وإحياء معاني الخوف منه عز وجل؛ لأن شعور المصلي بأنه واقف بين يدي الله سبحانه مع تذكر عظمته وهيمنته الكاملة على خلقه يزيد من إحساسه بالخوف من الله سبحانه.

و الخشوع في الصالاة لا يتحقق إلا بالاجتهاد في التركيز، وحصر الذهن و التدبر أثناء تالاوة الآيات القرآنية و ترديد الأذكار و الأدعية، فالتشتيت والالتفات وكثرة الحركة يحرم المسلم من جني تلك الثمار الطيبة : لذلك كان النبي على ينظر إلى موضع سجوده وقد أشارت الدراسات والأبحاث الحديثة إلى أن الذهن بطبيعته التكوينية يجتمع تركيزه إذا صَوَّبَ انتباهه إلى هدف محدد أو نقطة معينة لا يحيد عنها إلى غيرها حتى يحقق ما يصبو إلمه، و وذلك ما أشار إلمه النبي تلك فعن أبي ذر الغفاري قال : قال رسول الله تلك : (ما يزالُ اللهُ مقبلاً على العبدِ في صلاتِهِ ما لم يلتفتْ، فإذا صَرفَ وجهه انصرفَ عنه) رواء أحمد و أبو ناوود

فالمسلم إذا انتقص من صلاته كقا و كيفًا ، بأن يقلل من النوافل و يسرع في أداء الفرائض ، انعكس ذلك بشكل سلبي على سلوكه و معاملاته اليومية ، حيث يطغى على تصرفاته التوتر و القلق و التندمر والغضب لأتفه الأسياب. فمن أراد أن تكون صلاته فعًالة في مَحْوِ سيئاته و سببًا في زيادة حسناته وقادرة على إحداث تغيير حقيقي في سلوكه ، فليؤدها حق الأداء كما علمنا أشرف معلم عَدَّ.

### صلاة الجنازة كيفيتها ونخلها :

قرض الإسلام صلوات كثيرة على المسلمين منها ما هو قرض عين، ومنها ما هو قرض كفاية وصلاة الجنازة قرض كفاية، إذا فعلها البعض سقط الإثم عن الباقين.





#### وليلها

- ◄ قوله ﷺ فيمن مات وعليه دين: «صَلُوا على صاحبكم». رواه البخاري
- وقوله عَن يوم موت النجاشي: «إن أخًا لكم قد مات، فقوموا، فصلوا عليه». رواه البخاري ومسلم

#### شروطها :

النية، والتكليف، واستقبال القبلة، وستر العورة، واجتناب النجاسة؛ لأنها من الصلوات، وحضور الميت بين يدى المصلى إن كان بالبلد، وإسلام المصلى والمصلّى عليه، وطهارتهما ولو بتراب لعذر،

#### أر كانتما :

القيام: لانها صلاة وجب القيام فيها كالمغروضة. والتكبيرات الأربع، «لأن النبي عَنى كَبْر على النجاشي أربعاً». وقراءة الفاتحة لعموم حديث النبي عَنى: «لا صلاة لمن لم يقرأ بأم القرآن» منفق عيه، والصلاة على النبي عَنى، والدعاء الميت؛ لقوله عنى: «إذا صليتم على الميت فأخلصوا له الدعاء وواد أبو داود وابن ماجة ، والسلام لعموم حديث النبي عنى «وتحليلها التسليم»، والترتيب بين الأركان فلا يُقَدِّم المصلى ركنًا على آخر.

#### : 1000

رفع اليدين مع كل تكبيرة، والاستعادة قبل القراءة، وأن يدعو لنفسه والمسلمين، والإسرار بالقراءة،

#### وتتها

وقت الصلاة على الميت يبدأ بعد تغسيله، وتكفينه، وتجهيزه، إن كان حاضراً، أو بلوغ خبر وفاته إن كان غائباً.

#### : Mindel

يقوم الإمام والمنفرد عند رأس الرجل، ووسط المرأة، لثبوت ذلك من فعله وها فيما رواه عنه أنس وها من يكبر للإحرام، عنم يسمي، ثم يقرأ الفاتحة سرًا، ولو كان ذلك بالليل، ثم يكبر ويصلي على النبي في كما يصلي في التشهد، ثم يكبر، ويدعو للميت بالدعاء الوارد عن النبي في ومنه قوله على النبي في داللهم اغفر لحينا وميتنا وشاهدنا وغائبنا وصغيرنا وكبيرنا وذكرنا وأنثانا، اللهم من أحييته منا فنوفة على الإيمان، رواه أحمد واليبهني، واللهم اغفر له، وارحمه وعافه، واعف عنه، وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسله بالماء والثلج والبرد، ونَقّه من الذنوب والخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، وأبدله دارًا خيرًا من داره، وأهلًا خيرًا من أهله وزوجًا خيرًا من روجه، وأدخله الجنة، وأعده من عذاب القبر، أو عذاب النار، رواه مسلم، وإن كان الميت صغيرًا قال:

العن الناك النوي

g er

### الإسلام والتنوع

«اللهم اجعله سلفًا لوالديه، وفرطًا، وأجرًا»، ثم يكبر، ويقف بعدها قليلًا، وإن دعا بما تيسر فحسن كأن يقول: «اللهم لا تحرمنا أجره، ولا تفتنا بعده». ثم يسلم تسليمة واحدة عن يمينه، وإن سلم تسليمتين فلا بأس به. ومن فاته بعض الصلاة دخل مع الإمام، وإذا سلم قضى ما فاته على صفته، ومن فاتته للا بأس به. ومن فاته على صفته، ومن فاتته الصلاة قبل الدفن فله أن يصلي على القبر؛ لفعله وقد ذلك في قصة المرأة التي كانت تُقُمُّ المسجد، ويصلى على الغائب عن البلد عند العلم بوفاته ولو بشهر أو أكثر، ويصلى على السقط ( والسقط : الجنين تضعه المرأة ميتا، أو لغير تصام ) إذا تم له أربعة أشهر فأكثر، وإن كان أقل من ذلك فلا يصلى عليه.

#### فضل صلاة الجنازة للميت:

صلاة الجنازة سبب من أسباب التخفيف عن الميت والشفاعة له بإذن الله، ويخاصنة إذا كثر الجمع، وهناك بعض الأحاديث الدالة على ذلك.

وعن عائشة رضي الله عنها عن النبي ته : «ما من ميت يصلي عليه أمة من المسلمين يبلغون مائة كلهم يشفعون له إلا شفعوا فيه». رواه أحمد ومسلم والنسائي والترمذي.

وعن ابن عباس قال: سمعت رسول الله ق يقول: «ما من رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته أربعون رجلاً لا يشركون بالله شيئا إلا شفعهم الله فيه». رواه أحدد وسلم وأبو داود وعن أنس أن النبي ت قال: «ما من مسلم يموت فيشهد له أربعة أبيات من جيرانه الأدنين إلا قال الله تعالى: قد قبلت علمهم فيه وغفرت له ما لا يعلمون « رواه أحدد

### نَصْلُ صَلاة الجِنَازَة للمصلي :

«من اتَّبِعَ جنازةً مسلم إيمانًا واحتسابًا وكان معه حتى يصلَّى عليها ويغرُّغُ من دفتها فإنَّه يرجعُ من الأجرِ بقيراطينِ، كلُّ قيراطٍ مثل أحدٍ، ومن صلَّى عليها ثم رجعَ قبل أن تُدفنَ فإنَّه يرجعُ بقيراط، رَوَاهُ النِّفَارِيُّ.

### فضل صلاة الجماعة بشكل خاص وفضل الصلاة بشكل عام :

عَنْ أَبِي مُرْيِرَةً فِي شُولِهِ، يَضَعُا وَعَشْرِينَ نَرَجَةً، وَذَلِكَ أَنْ أَحَدُهُمْ إِذَا تَوَضَا فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، فِي بَيْتِهِ وَصَلاتِهِ فِي سُوقِه، يَضَعُا وَعَشْرِينَ نَرَجَةً، وَذَلِكَ أَنْ أَحَدُهُمْ إِذَا تَوَضَا فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ أَتَى الْمَسْجِدَ لَا يَنْهَزُهُ إِلَّا الصَّلاةَ، فَلَمْ يَخْطُ خُطُوةً إِلَّا رَفِعَ لَهُ بِهَا نَرَجَةً، وَخُطُ عَنْهُ بِهَا خُطِيئَةً، حَتَى يَدُخُلُ الْمُسْجِدَ، فَإِذَا دَخْلُ الْمَسْجِد، كَانَ فِي الصَّلاة، مَا كَانَتُ الصَّلاةُ هِي تَحْبِثُهُ، وَالْمُلائِكَةُ يُصَلُّونَ عَلَى أَحَدِكُمْ مَا ذَامَ فِي مَجْلِسِهِ الَّذِي صَلَى فِيه، يَقُولُونَ اللّهُمُ ارْحَمْهُ، اللّهُمْ اغْفِرُ لَهُ، اللّهُمْ تُبْعَلَيْه، مَا لَمْ يُؤذِ فِيهِ مَا لَمْ يُحْدِثُ فِيهِه. والعَسلِم

المخالات اللوى ﴿ اللهُ المُعَالِّ اللهُ ال



### المفردات :

ينْهِزَهُ أَيَّ لا ينهضه ويقيمه، والمراد : يخرجه - خُطْ عنه : وضع وأسقط عنه ، ومحيت - مَا لَمْ يُؤْذِ فِيهِ، المراد ما لم يؤذ أحدًا في مجلسه الذي صلى فيه بقوله أو فعله - ما لم يحدث فيه : أي ينتقض وضوؤه بشيء مما ينقض الوضوء مثل خروج الربح .

### شرج الحديث :

إن صلاة الرجل في جماعة تفضل صلاته في بيته وسوقه منفردًا، قال ابن حجر: قوله: •في بيته وفي سوقه • مقتضاه أن الصلاة في المسجد جماعة ، تزيدعلى الصلاة في البيت وفي السوق جماعة وفرادى، وقوله: •بضُعًا وَعَشْرِينَ دَرْجَةٌ • ورد في الأحاديث أنها سبع وعشرون درجة قوله: •وَذَلِكَ أَنَ أَحَدَهُمْ إِذَا تُوضَا فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ • . وقوله: •ثُمُ أَتَى الْمَسْجِدُ لَا يَنْهَزُهُ إِلّا الصّلَاةُ ، لَا يُرِيدُ إِلّا الصّلَاةَ • فهذا تنبيهُ على الإخلاص، وابتغا • وجه الله تعالى بخروجه من بيته الصلاة ، وقوله: •قَلَمْ يَخُطُ خُطُوةً إِلّا رُفِعَ لَهُ بِهَا دَرَجَةً ، وَحُطَ عَنْهُ بِهَا خُطِينَةٌ ، حَتَى يَدُخُلُ الْمَسْجِد ».

والحديث يشير إلى فوائد شتى لمن يخرج من بيته لاتخرجه إلا السلاة ،

المانه: الأولى ، أن الله يرفعه بها درجة.

القائمة التانية أن الله يحط بها خطيئة، وهذا فضل عظيم، حتى يدخل المسجد،

النائمة التالية : فإذا دخل المسجد فصلى ما كتب له، ثم جلس ينتظر الصلاة ( فإنّه في صَلاةٍ ما انتظرَ الصَّلاةَ).

المُتَّنَّمَةُ الرابِعِيَّةِ أَنْ الملائكة تصلي عليه ما دام في مجلسه الذي صلى فيه، تقول «اللهم صل عليه، اللهم اغفر له، اللهم ارحمه، اللهم تب عليه» وهذا أيضًا فضل عظيم لمن حضر بهذه النية ونتلك الأفعال.

والمالية الموالية التود

#### ها يرشد إليه الحديث

- الدعوة إلى إعمار المساجد، وحبس النفس في أماكن العبادة وقطعها عن المشاغل
   الدنيوية حتى يؤدى فرض الله.
  - إخلاص النية فالإنسان يؤجر على نيته.
- ٣. ألا يشغلنا شاغل عن ارتياد المساجد سواء أكانت شواغل أسرية عائلية ( من بيته)
   أم شواغل مادية ( في سوقه).
- الفضل العميم لصلاة الجماعة لكونها تفضل صلاة الفرد وترقع درجته وتحط خطاياه وتمنح المسلم ثواب دعاء الملائكة له وما أشرفه من دعاء.



### ﴿ قَالِ تَعَالَى ﴿ وَأَقِيدِ ٱلمَنْكَلُونَ إِنَّ ٱلمَنْكُلُوةَ تَنْعَىٰ مَنِ ٱلْمُحْتَكَاةِ وَٱلشُّكُرِ

أ. ما معنى الصلاة لغة واصطلاحا؟

ب، للصلاة أثار سلوكية محمودة على المصلي. حدد بعض هذه الآثار مستشهدا،

💎 كان رسول الله 🛎 ينظر إلى موضع سجوده،

ماذا أثبتت الدراسات النفسية الحديثة فيما يخص هذا الأدب النبوى الكريم؟

- وعن ابن عباس قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ما من رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته أربعون رجلا لا يشركون بالله شيئا إلا شفعهم الله فيه». رواه أحمد وسلم وأبو داود
  - اذكر كيفية صلاة الجنازة وأركانها.
  - ب، ما فضل ثواب الجنازة على ضوء مادرست مستشهدا بما وردمن أحاديث شريفة ؟
- قال ابن حجر : كان النبي ﷺ إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة ، و روى أحمد أن النبي ﷺ كان يقول
   د يا بلال أرحنا بالصلاة »
  - أ. ما معنى حزيه ؟ وما المقصود بـ ( فرع ) ؟





ب. على ضدوء ما قرأت استنتج الأثار النفسية للصلاة محللا ومسترشدا بما في القرآن الكريم
 والحديث الشريف.

مَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَالْكَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه وَقَا : مَضَلَاةُ الرَّجُلِ فِي جَمَاعَة، تَزِيدُ عَلَى صَلَاتٍهِ فِي بَيْتِهِ وَصَلَاتِهِ فِي سُوقِهِ، بِضُعُا وَعِشْرِينَ دَرْجَةٌ، وَذَلِكَ أَنَ أَحَدَهُمْ إِذَا تَوَضَا فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمُ أَتَى الْمَسْجِدَ لَا يَنْهَزُهُ إِلَّا الصَلَاةُ، لَا يُرِيدُ إِلَّا الصَلَاةَ، فَلَمْ يَخُطُ خَطُوةٌ إِلَا رُفِعَ لَهُ بِهَا نَرَجَةٌ، وَخُطَ عَنْهُ الْمَسْجِدَ لَا يَنْهَزُهُ إِلَّا الصَلَاةُ، لَا يُرِيدُ إِلَّا الصَلَاةَ، فَلَمْ يَخُطُ خَطُوةٌ إِلَا رُفِعَ لَهُ بِهَا نَرَجَةٌ، وَخُطَ عَنْهُ بِهَا خَطِيفَةٌ، حَتَى يَدُخُلَ الْمَسْجِدَ، فَإِذَا نَخَلَ الْمَسْجِدَ، كَانَ فِي الصَلَاةِ، فَا كَانَتُ الصَلَاةُ هِي تَحْبِسُهُ، وَالْمُلَوْتِي عَلَى يَتُحْبِسُهُ، اللّهُمُ اعْفِرُ وَالْمَالِونَ عَلَى أَحْدِكُمْ مَا دَامَ فِي مَجْلِسِهِ الّذِي صَلّى فِيهِ، يَقُولُونَ: اللّهُمَ ارْحَمْهُ، اللّهُمُ اغْفِرُ لَهُ عِنْهُ مِنْ عَلَيْهِ مَا لَمْ يُحْدِثُ فِيهِ».

### أ. هات ما يلى :

كلمة المراد منها: «يخرجه»

• كلمة معناها : «مُحيث»

ب. لإعمار المساجد ثواب وقضل عظيم ، دلل على ضوء دراستك للحديث الشريف

ج.، لدعاء الملائكة للمصلين شروط ما هي ؟

عن أنس أن النبي الله تعالى: «ما من مسلم يمون فيشهد له أربعة أبيات من جيرانه الأدنين إلا قال الله تعالى: قد قبلت علمهم فيه وغفرت له ما لا يعلمون، رواه احد

أ. ما معنى الأدنين؟ وما مضادها؟

ب. ما القيم والدروس التي نتعلمها من الحديث الشريف؟

### الملائكة وجوهر الإيمان

من المتوقع بعد هذا الدرس أن

يعدديعش الظواهر الكونية البدالة على وحدالية الله تعالى.

يكون الطالب قادرا على أن :

- يحلل موقف الملائكة من خلق الإنسان.
- يوضع صلة الملاتكة بيني .00
- ♦ يستبط أهمية الإيمان بالملائكة
  - يوضح عهام الملائكة

تتجلى وحدانية الله تعالى في مظاهر الكون المتنوعة والمختلفة؛ فالليل والنهار والشمس والقمر والسماء والأرض والبحار والأنهار كلها تعمل في تناغم وتكامل ، كما خلق الله تعالى الإنس والجن والملائكة وحدد لكلُّ دوره ، كي تستقيم الحياة ، وعلاقة الإنسان بالملائكة ذات طبيعة خاصة، فالإيمان بهم من أركان الإيمان بالله تعالى ، وسوف تتعرف هنا علاقة الإنسان بالملائكة وتنوع مهامهم وعلاقة ذلك بعقيدة المؤمن .

خلق الله سيحانه وتعالى الملائكة من نور وجعلهم مختلفين عن الإنسان بحكم خلقتهم ؛ فهم لا ياكلون ولا يشربون أي أن لهم طبيعة خاصة ، كما أن الله تعالى أوكل إليهم أعمالا كثيرة متنوعة ؛ فمنهم الموكل من الله ومنهم من في السماء، ومنهم من في الأرض، ومنهم من وكلهم الله بحفظ أعمال الإنسان

وتسجيلها، ومنهم من يصلون على المؤمنين ويستغفرون لهم، ومنهم من يحفظون الإنسان ويحرسونه، ومنهم من يشهدون مجالس الذكر والعلم، ويتنزلون لسماع القرآن، فيجب الإيمان بهم، ويكل ما أخبر الله ورسوله به عنهم.

### الملائكة وخلج الإنسان :

عندما أراد الله سبحانه وتعالى خلق آدم أخبر الملائكة بصفاته وأنه سيكون خليفته في الأرض، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتِكَةِ إِنَّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِفَةً قَالُوا أَتَّجَعَلُ فِهَا مَن يُغْسِدُ فِيهَا وَيَشفِكُ الذِمَاءُ وَغَنْ نُسَيِحُ بِعَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكُ قَالَ إِنْ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (البعرة ١٠٠٠)

لم تكن الملائكة تعلم الحكمة من جعل خليفة في الأرض ، فقالت أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك





الدماء . إن سوال الملائكة استعلام واستكشاف عن الحكمة في ذلك ، يقولون : يا ربنا ، ما الحكمة في خلق هؤلاء مع أن منهم من يفسد في الأرض ويسفك الدماء . فإن كان المراد عبادتك ، فنحن نسبح بحمدك ونقدس لك ، ولا يصدر منا شيء من ذلك ، وهلا وقع الاقتصار علينا ؟ قال الله تعالى مجبيًا عن هذا السوال : ﴿قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لَا فَمُلَمُونَ ﴾ أي : إني أعلم من المصلحة الراجحة في خلق هذا الصنف على المفاسد التي ذكرتموها ما لا تعلمون أنتم ؛ فإني سأجعل فيهم الأنبياء ، وأرسل فيهم الرسل ، وسيكون فيهم الصديقون ، والشهداء ، والصالحون ، والعباد ، والزهاد ، والأولياء ، والأبرار ، والمقربون ، والعلماء فيهم العملون أنه تبارك وتعالى المتبعون رسله ، صلوات الله وسلامه عليهم .

### الملائكة تسجد لأدم عليه السلام سجود تعظيم:

تجلى تكريم الله تعالى لأدم عندما أمر الملائكة أن تسجد لأدم ، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ أَسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَاّ إِبْلِيسَ أَيْنَ وَأَسْتَكُبْرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَتْفِيمِ ﴾ (البقرة ٢٤) لقد كان سجود الملائكة سجود تعظيم وتحية لا سجود عبادة .

جاء في حديث النبي الله وضح طرفا من علاقة أدم بالملائكة يقول الرسول الله (خلق الله أدم على صورته طوله ستون ذراعًا فلما خلقه قال: اذهب فسلم على أولئك النفر، وهم نفر من الملائكة جلوس، فاستمع ما يحيونك فإنها تحيتك وتحية ذريتك، فذهب فقال: السلام عليكم فقالوا: السلام عليك ورحمة الله، قال: فزادوه ورحمة الله). (رواء البخاري)

### الملائكة تحفظ الإنسان وأعماله :

المقاللة الثوي

### الإسلام والتنوع

وقد نقل ابن كثير في تفسيره لهذه الآية: ﴿عَنِّ ٱلْبَعِينِ وَعَنِّ ٱلْبَعِيدُ ﴾ أن الحسن البصري -وكان من خيرة الزهاد والوعاظ، وكان رجلاً صالحًا ـ تلاهذه الآية وقال: يا بن أدم! بسطت لك صحيفة، ووكل بك ملكان كريمان، أحدهما عن يمينك، والآخر عن شمالك، فأما الذي عن يمينك فيحفظ الحسنات، وأما الذي عن شمالك فيحفظ السينات، فاعمل ما شئت، أقلل أو أكثر، حتى إذا مت طُويت صحيفتك، وجعلت في عنقك معك في قبرك حتى تخرج يوم القيامة، فعند ذلك يقول الله تعالى: ﴿ وَكُلُّ إِنَانِ ٱلْزَمْنَةُ طُبَيِرَهُ فِي عُنُوبِ وَعُلَى إِنَانِهُ عَلَيْكِ حَبِيا الله المناك الإسرام ١٣٠٤)، ثم وقول - أي الحسن البصري - : عدل الله فيك أن جعلك حسيب نفسك، نعم، فهذا قمة في العدل.

ويؤكد ماسبق قول الرسول على المنتقل المنتقلة وين فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الصبح وصلاة العصر، فيصعد إليه الذين باتوا فيكم فيسالهم، وهو أعلم بكم: كيف تركتم عبادي؟ فيقولون أتيناهم وهم يصلون وتركناهم وهم يصلون، رواه الإمامان ماك والنسائي.

بتعاقبون : يتناويون ، يتوالون.

### الملائكة تحب المؤمنين وتصلى عليهم :

جُبِل الملائكة على طاعة الله تعالى وعبادته أناء الليل وأطراف النهار ، ولذلك نجدهم يحبون كل من يعبد الله تعالى ويخلص في عبادته ، قال رسول الله تَقَدُّ : (إذا أحب الله العبد نادى جبريلُ إن الله يحب فلانًا فأحببه، فيحبه جبريلُ فينادي جبريلُ في أهل السماء : إن الله يحب فلانًا فأحبوه فيحبه أهل السماء ثم يوضع له القبول في الأرض)، ومن أمارات حب الملائكة للعؤمنين أنهم يصلون عليهم ويدعون لهم، قال تعالى : ﴿ إِنَّ الله وَمَلْيَحِكَنَهُ بُصُلُونَ عَلَى النَّيِيِ ﴾ (الأحزاب ٥٠)، وقال: ﴿ هُوَ النِّي يُصَلِّى عَلَيْكُم وَمَلْتِ كُنْهُ لَي أَلْتُورُ وَكَانَ بِالْمُومِينِينَ رَحِيمًا) ﴾ (الأحزاب ٥٠)، وقال: ﴿ هُو اللهم صل عليه اللهم العبادة، قال رسول عُلَّه: ﴿إن الملائكة تصلى على الذي يأتي المسجد للصلاة، وتقول: اللهم صل عليه، اللهم الحبادة، قال رسول عُلَّه: ﴿إن الملائكة تصلى على الذي يأتي المسجد للصلاة، وتقول: اللهم صل عليه، اللهم الم يحدث فيه ﴾ رواه الإمام سلم



### الملائكة تشهد مجالس العلم وتتراءة القرأن:

وتشهد الملائكة مجالس العلم: فعن أبي هريرة قال: قال رسول الله اله وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده) رواه مسلم

السكينة : الطمأنينة غشيتهم : غطتهم والمراد أظلتهم وأحاطتهم حفتهم : استدارت حولهم وعندما نعود مريضًا نجد العلائكة تسبقنا إليه وتدعو لنا بالغفران قال رسول الله عنه (ما من امرى مسلم يعود مسلمًا إلا ابتعث الله سبعين ألف ملك يصلون عليه في أي ساعات النهار كان حتى يعسي، وأي ساعات الليل كان حتى يصبح) رواد ابن حيان

### أهمية دعاء الملائكة للمؤمن

إن صبلاة الملائكة على المؤمن لها أثر كبير في هدايته إلى الطريق المستقيم والاستمرار في الطاعات والعمل بما يرضني الله تعالى وتكفير الذنوب، فما أحوجنا لصبلاة الملائكة!

## التدريبات

- تتجلى وحدانية الله تعالى في مظاهر الكون المتنوعة والمختلفة ، وضبح ذلك مستدلا على ما تقول
   من القرآن والسنة .
- ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتِكَةِ إِنْ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُواْ أَجَّمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الْمُنْدَاءُ وَخَنْ نُسْتِحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنْ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (البعد ١٠٠٠)
  - أ ـ فسر معنى : ( جاعل في الأرض خليفة ـ يسفك الدماء ـ نقدس لك )
    - ب- بم أخبر الله الملائكة كما فهمت من الآية ؟
      - جـ ـ كيف استقبلت الملائكة نبأ خلق أدم ؟
- أن الله تبارك وتعالى إذا أحب العبد تادى جبريل إن الله يحب فلانًا فأحببه، فيحبه جبريلُ فينادي جبريلُ فينادي جبريلُ في أهل السماء: إن الله يحب فلانًا فأحبوه فيحبه أهل السماء ثم يوضع له القبول في الأرض.
  - أ. ماذا يترتب على حب الله تعالى للإنسان ؟
    - ب، ماذا تتعلم من هذاالحديث ؟
  - ج. لحب الملائكة للمؤمن علامات . غما هذه العلامات ؟ .
- عن أبي هريرة قال: قال رسول ﷺ: (وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده) .
  - أ. علام يستشهد بهذا الحديث ؟
  - ب. ما منزلة طالب العلم كما فهمت من الحديث؟
  - ج. ما أغراض الاجتماع في بيوت الله كما فهمت من الدرس؟

### ه علل لما يأتي :

- أ . وجوب الإيمان بالملائكة.
- ب. تتنوع أعمال الملائكة.
- ج.. سمو منزلة طالب العلم.



### ك تدريبات عامة على الوحدة الثانية ﴿

🔥 كيف تتجسد فكرة التنوع في الماء" وما أثر ذلك التنوع على كل من الإنسان، والنبات، الحيوان؟

### الم يم تفسر.....؟

أ. قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَتَطَمَّعَيُّ قُالُونِهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱلْآ بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ تَطَمَّعِيُّ ٱلْتُلُوبُ (الرعد: ٢٨)
 ب. من وظائف الملائكة حفظ الإنسان.

قال تعالى: ﴿ وَأَقِيهِ ٱلمَّكَلُوةُ إِلَّ ٱلمُنكلُوةَ تَنْعَىٰ عَنِ ٱلْفَحْثَكَاهِ وَٱلمُنكَرِهِ (العنكبوت: ٤٥)

أما المقصود بـ (أقم) في قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيرِ ٱلْمُسَانَوْةَ ﴾؟

ب. ما الفرق بين (الفحشاء) و(المنكر)؟

ج. اقرأ درس "فضل الصلاة" ثم أكمل الجدول:

| أثر الصيلاة على سلوك المصلي | مغهوم الصبارة |
|-----------------------------|---------------|
|                             | لغة:          |
|                             |               |
|                             |               |
|                             | شرعا:         |
|                             |               |
|                             |               |

قال رسول الله ﷺ: «إذا أحبُّ الله العبد نادى جبريلُ إن الله يحبُّ فلانًا فأحِبُّه، فيحبه جبريلُ.....».

اكتب إلى آخر الحديث.

ب. ما أمارات حب الملائكة للمؤمنين؟

ج. ما الدليل على وضع القبول للعبد في الأرض؟

### الوحــدة الثالثة

### التسامح في الإسلام

### بندبة

تهدف هذه الوحدة إلى التأكيد على قيمة التسامع في الإسلام وتعدد الوحدة صور هذا التسامع ونمائجه وتأتي عملية سرد النماذج وتعدها حرصًا على أن يكتسب أبناؤنا هذه القيمة النبيلة التي تضمن له والمجتمع حياة أسرية قوامها التواصل الناجع مع الأخر فضلًا عن قبوله، والتعامل معه على أسس مشتركة ويأتي الحديث عن قيمة الابتلاء وبيان الوجه الأخر فيها الذي هو رحمة وحب وتقدير من الله تعالى المبتلين فيعرض حكمة الابتلاءات التي تعرض لها الرسل والصالحون ثم بين الحكمة من الابتلاءات بشكل عام، وتعرض الوحدة لقيمة قبول الأخر من حيث تعايش المسلمين مع غير المسلمين في المدينة في إطار المواطنة مع ضمان الحقوق العلمية والمدينة والتحري العلمي وحب الأخر من سيرة الإمام البخاري من وتنمي من خلال الوحدة مهارات التفكير المختلفة.

### ودروس الوهيدة

- ١. جزاء الابتلاء،
- ٢. الإسلام وقبول الأخر.
  - ٣. الإمام البخاري،

### أهداف الوحدة

من المتوقع هي نهايية هذه الوحدة أن يكون الطالب قادرًا على أن،

- بتعرف مفهوم الابتلاء.
- بستنتج الحكمة من الابتلاء.
- پنكر ثواب الصبر على الابتلاءات.
- يدلل على احترام الإسلام لثقافة الأخر.
- يعدد صور قبول الإسلام للآخر
   من خلال دستور المدينة.
- يحفظ حديثًا عن سماحة الإسلام صع غير المسلمين.
- پدلل على سبق الإسلام للمواثيق الدولية والدسائير الوطنية بخصوص قبول الآخر واحترام حقوقه.
- پناقش موقف الرسبول من نصاری نجدان .
- پحدد الاثار العلمية التي تركها
   الإمام البخاري.
- يقدر قيمة قبول الأخر في الإسمالام.
- پكتسب قيم الأمانة والصدق والعفة والتحري العلمي من سيرة الإمام البخاري.

### جسزاء الاستسلاء

### mostle steel

### من المتوقع بعد هذا الدرس أن يكون الطالب قادرا على أن :

- پتعرف المقصود بالابتلاء
- يتعرف صورا من ابتلاءات الرسل والصالحين.
  - عفظ حديثا عن الابتلاء.
- بلهم ما يرشد إليه الحديث.
- يتعرف جنزاء الصبر على الابتلاء
- يمسبر على مواجهة الإبتلاءات التي تحدث له في حاته

#### in him

الابتلاء يعني اختبار الله لعبده في صبره وشكره، وهو المظهر العملي لعلاقة العبودية بين الله والإنسان، ومعنى هذه العلاقة كمال الطاعة لكمال المحبة، والحياة الدنيا هي الزمن المقرر لهذا الابتلاء، قال تعالى : ﴿ اللَّهِ عَلَا ٱلْمَوْتَ وَلَقْبُوهُ إِبِنَالُوكُمُ أَيْكُو أَحْسَنُ عَلَا أَلْ المناء .. ( المناء .. ) ( المناء .. )

### وينقسم الابتلاء إلى تسبين :

الأول: الابتلاء بالشر وهو مناط الصبر،

النافي: الابتلاء بالخير وهو مناط الشكر.

ولهبما يتطبق بالنوع الأول فإنه يشمل الابتلاء بالمحن والكوارث ونقص الأموال والأنفس والثمرات، قال الله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِنَيْءٍ مِنْ لَقُوْفٍ وَالْجُوعِ وَنَقْسٍ مِنْ ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنفُسِ

وَالنَّنَرُتُ وَيَشِر العَسْرِينَ ﴿ اللَّيْنَ إِذَا أَسَنِنَهُم شَمِيبَةٌ قَالُوْ إِنَّا إِنَّهِ وَإِنَّا إِنَهِ وَإِنَّا إِنَهِ وَيَعْوَنَ ﴿ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوْتُ مِنْ وَيَعْمَ الْمُعْتَدُونَ ﴿ الْمُعْتَدُونَ ﴿ اللهِ ١٠٥٧-١٠٧)

### معانى المضردات

| المعنى                                                                                 | الفردات  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| الاختبار والامتحان لإظهار ما عليه المتحن من قوة أو ضعف.                                | الابتاد  |
| حمل النفس على المكروه وتوطينها على احتمال المكاره.                                     | الصير    |
| ما يصبيب العبد من ضرر في نفسه أو أهله أو ماله.                                         | النصبية  |
| جمع مسلاة وهي من الله تعالى هذا المغفرة لعطف الرحمة عليها.                             | الصلوات  |
| الرحمة الإِنعام وهو جلب ما يسر ودفع ما يضر ، وأعظم ذلك دخول الجنة بعد النجاة من النار. | ورحمة    |
| إلى طريق السعادة والكمال بإيمانهم وابتلاء الله تعالى لهم وصبرهم على ذلك.               | المهتبون |

### والسالات وعواسيا

قال النبي قَالَهُ: • ما يصيبُ المؤمن من تصب ولا وصب ولا هم ولا حزنِ ولا أذى ولا غمَّ حتى الشوكة يُشاكها إلا كفُّر الله بها من خطاياه وواه البخاري ومسلم.

وفي رواية أخرى لمسلم: «ما يصيبُ المؤمن من وصب ولا نصب ولا سقم ولا حزن حتى الهم يهمه إلا كفر به من سيئاته».

|              |         |        | معانى المضردات |
|--------------|---------|--------|----------------|
| المعنى       | الشردات | المعنى | المضردات       |
| المرض الدائم | الوصب   | التعب  | النصب          |
|              |         | حزن    | 44             |

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت سمعت رسول الله ت يقول: • ما من مسلم تصبيب مصيبة فيقول إنا لله وإنا إليه راجعون اللهم أجرني في مصيبتي واخلفني خيرًا منها إلا أجره الله تعالى في مصيبته وأخلف عليه خيرًا منها , رواه سلم.

وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوكِنَّ ٱلصَّنايِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴾ (الزمر: ١٠) أي أنه لا يحسب عليهم ثواب عملهم ولكن يزادون على ذلك.

ورد في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنْمَا يُوَقَى ٱلصَّنِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾. أي: يوفيهم الله أجرهم في مقابلة صبرهم بغير حساب، أي: بما لا يقدر على حصره حاصر، ولا يستطيع حسبانه حاسب. قال عطاء: بما لا يهتدي إليه عقل، ولا وصف، وقال مقاتل: أجرهم الجنة، وأرزاقهم فيها بغير حساب،

وقال على صَالِية: (كل مطبع يكال له كيل ويوزن له وزن إلا الصابرين).

قال تعالى : ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتَرَكُّوا أَن يَقُولُوا مَاسَكَا وَهُمْ لَا يُفَتَّسُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن فَيَلِهِمْ فَلَيَعْلَمُنَّ اللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَلِيَعْلَمَنَّ ٱلْكَدْبِينَ ۞﴾ (العنكبوت:٢-٢).

لقد جرت سنة الله في الحياة الدنيا أن تبنى على الابتلاء ، فالإنسان يبتلى في دينه ، ويبتلى في ماله، ويبتلى في أهله ، وكل هذه الابتلاءات ما هي إلا امتحانات يمتحن الله بها عباده ليميز الخبيث من الطيب، وليمحص الله الذين أمنوا ويمحق الكافرين .

هما هي الحكمة من الابتلاءات التي يبتني الله بها المؤمنين ١٩



### الحكمة الأولى : الإعداد المحيضى لتعمل الأمانية :

إن الله تعالى غني عن تعذيب عباده وحاشا له جل جلاله أن يكون هدفه من الابتلاء تعذيب عباده أو إيذا هم فهو جل جلاله الرحمن الرحيم خلق عباده ؛ ليرحمهم ويسعدهم بمعرفته وعبادته أما هدف الابتلاء فهو الإعداد الحقيقي لتحمل الأمانة الكبرى والمستولية العظمى، فحمل الأمانة لا يتم إلا بالمعاناة، وبالاستعلاء الحقيقي على الشهوات، وبالصبر الحقيقي على الألام، وبالثقة الحقيقية في نصر الله أو ثوابه على الرغم من طول الفتنة وشدة الابتلاء.

### الحكمة الثانية : الابتلاء يكفر الفطايا والذنوب:

الابتلاء يكفر الخطايا والذنوب ويرفع العبد عند الله درجة. ومن خلاله يشهد الله لأهله بأن في دينهم صلابة ، وفي عقيدتهم قوة، فهو سبحانه يختارهم للابتلاء، فعن مصعب بن سعد رحمه الله ، عن أبيه ورفي قال : قلت : يا رسول الله، أيُّ الناس أشدُّ بلاه ؟ قال : ( الأنبياءُ ، ثم الأمثلُ فالأمثلُ ، يُبْتَلَى الرُّجُلُ على حَسْبِ دِينه ، فإن كان بينهُ صُلُبًا اشتُدُّ بلاؤه، وإن كان في دِينه رِقَّة ابتُلى على قدر دِينه ، فما يَبْرَحُ البلاءُ بالعبد حتى يتركَهُ يَمْشى على الأرض وما عليه خطينة ) أخرجه الترمذي

### الحكمة الثالثة : التمحيص:

الحكمة الثالثة في فقه الابتلاء أن الله تعالى يمحم الناس في الابتلاء فيظهر نفاق المنافقين وينجلي كذب الكاذبين كما يظهر ثبات الثابتين ويتضم إيمان المؤمنين قال تعالى: ﴿ وَلِيُمَحِّصَ اللهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَيَمْحَقَ ٱلْكَافِينَ ﴾ (سورة ال سران: ١٤١)

قال ابن القيم رحمه الله: إن الله سبحانه وتعالى اقتضت حكمته أنه لا بد أن يمتحن النفوس، ويبتليها، فيظهر بالامتحان طبيها من خبيثها، ومن يصلح لموالاته وكرامته ومن لا يصلح، وليمحص النفوس التي تصلح له، إذ النفس في الأصل جاهلة ظالمة، وقد حصل لها بالجهل والظلم من الخبث ما يحتاج إلى التصفية، فإذا هُذُب العبدُ ونُقِّى أُذِن له في دخول الجنة.

ليس أحدُ أغير على الحق وأهله من الله .. ولكنها سنة الله الجارية لامتحان القلوب وتمحيص الصفوف، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن فَبْلِهِمْ فَلْيَعْلَمَنَّ ٱللّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلْيَعْلَمَنَّ ٱلْكَدِينَ ( ) ﴾ (المنكبوت : ٣)



## التسامح في الإسلام

### الحكمة الرابعة : إظهار آيات الله تعالى:

يظهر الله تعالى للناس أياته ويبين لعباده عاقبة الظلم والظالمين ويستخلف عباده الصالحين مهما طالت مدة الابتلاء.

### الحكمة الخامسة : الشوق للَّه تعالى :

الابتلاء في الدنيا يجعلك في شوق للقاء الله تعالى فالدنيا لا تدوم لأحد ولا تستقر على حال، فإذا ما اشتد الكرب وتعاظم الابتلاء اشتاق المؤمن للقاء مولاه، وخرج حب الدنيا من قلبه وتعلق بالآخرة وعمل لها وسعى،



## التدريبات

# قال تعالى ا﴿ وَأَنْبَلُولَكُمْ مِثَىٰ وَ مِنَ ٱلْمُؤْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْسِ مِنَ ٱلْأَمْوَٰ لِ وَٱلْأَنْشِ وَٱلنَّمَرَٰتُ وَبَشِي اللَّهُ وَلَيْ مَا الشَّنجِينَ ﴾

أ. بم يبتلي الله عباده كما فهمت من الآية الكريمة ؟

ب، ما معنى ( لنبلونكم ـ بشر )؟

ج. كيف يكون الابتلاء في الثمرات؟

- یکون الابتلاء على قدر الإیمان . ابحث عن حدیث شریف یؤکد المعنى السابق.
  - الابتلاء دليل على محبة الله لعبده ، وضح ذلك مدللا على ما تقول.
- عن مصعب بن سعد رحمه الله عن أبيه: قال رسول الله ﷺ: قال: (قلت يا رسول الله أي الناس أشد بلاء قال: الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، يبتلي الرجل على حسب دينه) أخرجه الترمزي

أ. اكتب بقية الحديث.

ب. ما الحكمة من الابتلاءات على ضوء ما قرأت في الحديث الشريف؟

ج. ما معنى (يبتلى الرجل على حسب دينه)؟

### 🔊 فسر الأية الثالية على ضوء ما قرأت في الدرس.

### ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّنبِرُونَ آجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾

في قال النبي الله يها من خطاياه، ولا وصب ولا هم ولا حزن ولا أذى ولا غم حتى الشوكة بشاكها إلا كفر الله بها من خطاياه،

أكمل:

- مرادف (<mark>نصب</mark>): ......
- المراد بقول الرسول على: "حتى الشوكة يشاكها": ..........

ب، إلام يرشدنا الحديث الشريف؟

الصبر على البلاء طريق الغور في الدنيا والأخرة ، وضح ذلك من خلال فهمك للحديث الشريف.

### الإسلام وقبول الأخر

#### Automotive State 1

أهداف الدرس يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- يدلل على احترام الإسلام لثقافة الآخرين.
- پتعرف موقف الرسول ﷺ من نصاری نجران
- بحدد سبل تعایش الرسول
   نظة مع المنافقین فی المدینة
- يستنج صور قبول الإسلام للآخر من خلال ما يعبر عنه دستور المدينة.
- يستنج ما يدل عليه سماح الإسلام للمسلمين بالزواج من غور المسلمة.
- يسود آراه بعض المستشوقين
   عن قبول الإسلام للآخر.
- یذکر حدیثا عن ساحة الاسلام مع غیر المسلمین.
- يقدر القيم الإسلامية السحة في قبول الآخر وحسن معاملته داخل المجتمع الإسلامي وخارجه.

   مدليا عما سة الاسلام
- يدلل على سبق الإسلام
   للمواثيق الدولية والدساتير
   المحلية بخصوص قبول الآخر
   واحترام حلوقه وصيانتها.

وضع القرآن الكريم أساسا يمثل دستوراً يضبط العلاقة مع غير المسلمين ويحترم ثقافتهم - قال تعالى - : ﴿ لَا يَنْهَنَكُرُ اللّهُ عَنِ النَّذِينَ لَمْ يُعَنِلُوكُمْ فِي النِّينِ وَلَدْ يُحْرِجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْلِطُوا عَنِ النَّبِيمَ إِنَّ اللّهُ عَبِي النَّهِ عَنِ النَّينِ وَلَدْ يُحْرِجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ أَنْهُ عَنِ النَّينَ فَتَنَلُّوكُمْ فِي النِّينِ وَالْفَرَعُوكُمْ أَنْهُ عَنِ النَّينِ وَالْفَرَعُوكُمْ فَنْ النَّينِ وَالْفَرَعُوكُمْ أَنْهُ عَنِ النَّينَ فَتَنَلُّوكُمْ فِي النَّينِ وَالْفَرَعُوكُمُ مَن وَيَنزِكُمُ وَطَلْهُرُوا عَلَى إِنْمَا بِهُمُ اللّهُ وَلَوْهُمْ وَمَن يَنزِكُمُ وَطَلْهُرُوا عَلَى إِنْمَا اللّهُ وَالقَصْطُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْكَانُوا على غير دينه، مالم يضطهدوا أهله ويحتلوا أرضهم ويبادروا بحربهم وقتالهم.

### الإملام يحترم ثقافة الأخرين :

كان عَقَة يحضُرُ ولائمَ آهل الكتاب، ويَغْشَى مجالسهم، ويواسيهم في مصائبهم، ويعاملهم بكل أنواع المعاملات التي يتبادلها المجتمعون في مجتمع واحد، يحكمها قانون واحد، وتشغل مكانًا مشتركًا؛ تلزمهم بقواسم مشتركة فقد كان يقترض منهم نقودًا، ويرهنهم متاعًا.

جاء في صحيح البخاري من حديث عائشة رضى الله عنها أنها قالت: «توقى رسول الله عنه ودرعه مرهونة عند يهودى بثلاثين صاعًا من شعير»، ولم يكن ذلك عجزًا من أصحابه عن إقراضه، فإن بعضهم كان تربًا، وكلهم يتلهف على أن يقرض رسول الله عن بل كان يضرب لذلك المثل والقدوة، تثبيتًا عمليًا لما يدعو إليه من سلام ووئام، وتدليلاً على أن الإسلام لا يقطع عُلاقات المسلمين مع مواطنيهم من غير دينهم.

### موقف الرسول من نصارى نجران:

لما توسعت رقعة الدولة الإسلامية في عهد النبي ﷺ، كان



هناك مجموعة كبيرة من القبائل المسيحية العربية، ويخاصة في نجران، تعامل معهم النبي بقبول وجودهم كمواطنين في الدولة الإسلامية، وعقد معهم معاهدة من شاتها أن تؤمن لهم حرية ممارسة شعائرهم، (حرية العبادة) والاعتقاد بما يعتقدون من ديانة.

فلقد جاء في معاهدة النبي لأهل نجران: «ولنجران وحاشيتها جوار الله وذمة محمد النبي رسول الله، على أموالهم وأنفسهم وأرضهم وملتهم وغائبهم وشاهدهم، وكل ما يقع تحت أيديهم من قليل أوكثير، لايغيراسقف من أسقفيته ولاراهب من رهبانيته ولاكاهن من كهنته ولايطأ أرضهم جيش».

وها هو النبى يضرب مثلاً متقردًا في قبول الأخر حيث، أجلس الله تحو ستين من نصارى نجران في مسجده الشريف بالمديئة المنورة ولما حان موعد صلاته قاموا متوجهين للشرق ؛ ليصلوا صلاتهم، فهب المسلمون لمنعهم ،لكن رسول الله الله عن ذلك وترك الوفد المسيحي يصلى صلاتهم المسيحية باطمئنان في مسجده عليه السلام. (ابن مضام في السيرة ، ابن سعد في الطبقات)

### تعايش النبي مع المنافقين:

رغم علم النبي على بالمنافقين وأسمائهم، ورغم علمه بخطورة المنافقين الذين يحاولون بث روح الهزيمة في صفوف المسلمين، والعمل على انقسام المسلمين، إلا أن النبي لم يرفض التعامل معهم، بل كان تخالطهم ويتعامل معهم ويسمع منهم، ولم يلجأ النبي رغم قدرته على ذلك إلى استخدام القوة ضد هذا التيار، كما لم يحرمهم النبي من أي من حقوقهم المدنية، فكانوا يتمتعون بحقوق المواطنة كاملة مثل المسلمين، وكان النبي يسمح لهم بأن يُذلوا بأرائهم في قضايا المجتمع، وأخذ نصيبهم من عطاء بيت المال.

من خلال تلك الومضات السريعة، يمكننا أن نعلم كيف كان رسول الله محمد على يتعايش مع من حوله بكل حب وسلامة صدر، ودون حمل ضغائن أوكراهية، وكيف كان يحث أتباعه من خلال سلوكه العملي وسنته الواقعية على التعايش والعيش بمنهجية الحوار الإيجابي البناء.

### الرسول ودستور المدينة:

حرص الرسول على وضع أطر حاكمة الأول دولة في الإسلام وهي بداية ظهورا الأمة الإسلامية في المدينة المنورة بعقد الصحيفة التي أبرمها مع يهود المدينة، ليعطى اليهود كل حقوق المسلمين في الأمن والسلام والحرية والدفاع المشترك ومن بين بنوده المهمة «لهم ما لنا وعليهم ماعلينا، هذه الوثيقة تعد مفخرة من مفاخرا الإسلام، الأنها سبقت المواثيق الدولية، والدساتير الوطنية بقرون عدة في مجال تطبيق مبدأ الحرية الدينية وإقرار مبادئ الأمن والسلام الاجتماعي القائم على مبدأ الوحدة الوطنية بين ذوى العقائد الدبنية المختلفة.

العبد الثاني الثانوي



## والسلامة في الإسلام

كما تضمنت الصحيفة كفالة حرية الدين والأمن والدفاع المشترك ضد أى معتد على المسلمين أو على المسلمين أو على المسلمين وغير مسلمين وغير مسلمين بشرط الالتزام بالضوابط الشرعية والعقلية وفي مقدمتها السلم وعدم الاعتداء وعدم خرق بنود العقدالاجتماعي «الدستور» الذي ينظم العلاقة بين المسلمين وغير المسلمين.

وفي معرض تحليل الشيخ محمد متولى الشعراوى لصحيفة المدينة يقول: «.. إن اعتراف هذه الصحيفة بجماعة المختلفين، ثم وصفهم بالأمة الواحدة، يؤكد أن الألفة بين الجماعات على أرض واحدة، هى حجرالأساس في بناء الوطن، وعلينا أن نضرب الأمثال من تراثنا التاريخي وميراثنا الوطني، وأول هذه الأمثال « صحيفة المدينة « لعل العالم يفتح عينيه من جديد على مايحمله الإسلام من فكرمتقدم في مجال حقوق الإنسان، وحقوق المواطنة، وحرية التدين، وإنكار التصفيات العرقية؛ لأن لكل إنسان حقًا في الحياة الكريمة التي يؤدي فيها واجباته، وينخذ حقوقه على حد سواء، إن الإسلام هو صاحب مبدأ الوحدة الوطنية بين الأكثرية والأقلية، وبين المختلفين في العقائد على السواء.

إن مواد هذه الوثيقة تُثْبِتُ بما لا يدع مجالاً للشكّ ما كانت عليه الدولة الإسلامية - وهي في هذه المرحلة الأولى من البناء والتنسيس - من حرية تامّة، وإفساح للأخرين للمشاركة والمعايشة القائمة على احترامهم، كما يظهر ذلك من خلال القراءة المتأثية لبنود هذه الوثيقة، فإن قبول الآخر، والتشريع لأجله، ولأجل ما يُنظّم حياته بين أفراد المجتمع المسلم، ويحفظ له حقوقه ويردّ عنه الظلم إن وقع عليه .. كل هذا يستحيل وجوده في مجتمع يقوم على الدكتاتورية والحَجْر على الآخرين، أو التضييق عليهم.

### أروع نماذج التمايش ( زواج المسلم من غير المسلمة ):

حقًا لقد أباح الإسلام مؤاكلة أهل الكتاب، والأكل من ذبائحهم، إلا أن التعايش مع الآخر تتجسد في أروع صوره في سماح الإسلام للمسلمين مصاهرة أهل الكتاب والتزوج من نسائهم، مع ما قرره القرآن من قيام الحياة الزوجية على المودة والرحمة، قال تعالى: ﴿ وَطَعَامُ الّذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ عِلَّ لَكُرُ وَطَعَامُكُمُ مِن قيام الحياة الزوجية على المودة والرحمة، قال تعالى: ﴿ وَطَعَامُ الّذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ عِلَى الْمُودة والرحمة من الله عَمَلُهُ إِنّا تَاتَبْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ تُعْسِينِينَ غَيْرَ عِلْ لَمُعْمَ وَلَا مُتَعِيدِينَ وَلَا مُتَعِيدِينَ وَلَا مُتَعِيدِينَ وَلَا مُتَعِيدِينَ وَلَا مُتَعِيدِينَ أَوْنُوا الْكِنَبِ فَقَدْ حَيِطَ عَمَلُهُ، وَهُو فِي الْآتِخِوَةِ مِنَ لَكَتِيدِينَ ﴾ (المائدة ٥) وهذا الحكم في أهل الكتاب، وإن كانوا في غير دار الإسلام .

### شفادات المستشر قين المنصفين على تبول الإسلام غير المسلمين :

العصر الأُمُوي: سادت فيه روح تحمل قدرا من السمو في معاملة غير المسلمين وهذا ما أثبته (ول





ديورانت) في كتابه (قصة الحضارة) يقول: «لقد كان أهل الذمة المسيحيون، والزرادشتيون، واليهود، واليهود، واليهود، والصابئون يتمتّعون في عهد الخلافة الأُمّوية بدرجة من التسامح لا نجد لها نظيرًا في البلاد المسيحية في هذه الأيام، فلقد كانوا أحرارًا في ممارسة شعائرهم، واحتفظوا بكتائسهم ومعابدهم.

وتتسق هذه الأخلاق وتلك الخلال السمحة في معاملة الآخر مع ما تقوله المستشرقة الألمانية (زيغريد عونكه) في كتابها (شمس العرب تشرق على الغرب) : «إن العرب لم يفرضواعلى الشعوب المغلوبة الدخول في الإسلام، فالمسيحيون والزرادشتيون واليهود الذين لاقوا قبل الإسلام أبشع أمثلة التعصب الديني و أفظعها شمح لهم جميعا دون أي عائق يمنعهم بممارسة شعائر دينهم وتُرِكُ لهم بيوت عبادتهم وأديرتهم وكهنتهم وأحبارهم دون مسها بأدني أذى أو أليس هذا منتهى التسامح ؟ أين رأي التاريخ مثل تلك الأعمال ؟ ومتى ؟ ومن ذا الذي لم يتنفس الصعداء بعد الاضطهاد البيزنطي الصارخ وبعد فظائع الأسبان واضطهاد اليهود؟

إن السادة والحكام المسلمين الجدد لم يزجُّوا أنفسهم في الشئون الداخلية لتلك الشعوب، فبطريرك بيت المقدس كتب في القرن التاسع لأخيه بطريرك القسطنطينية عن العرب: إنهم يمتازون بالعدل ولايظلموننا البتة وهم لايستخدمون معنا أي عنف، ،

أما المستشرق المنصف غوستاف لوبون في كتابه (حضارة العرب في الأندلس) فيقول: «الحق أن الأمم لم تعرف فاتحين راحمين متسامحين مثل العرب، ولادينًا سمحًا مثل دينهم، ويتحدث عن صورمن معاملة المسلمين لغيرالمسلمين فيقول: وكان عرب أسبانيا خلال تسامحهم العظيم يتصفون بالفروسية المثالية فيرحمون الضعفاء ويرفقون بالمغلوبين ويقفون عند شروطهم، وما إلى ذلك من الخلال التي اقتبستها الأمم النصرانية بأوربا منهم مؤخرا.

### الإسلام وهماية أهل الكتاب :

وعندما تحدث اضطراباتُ وقلاقل في المجتمع، ويتعرض أهل الكتاب إلى مخاوفَ من أذى العامة، هنا تنهض جماعة المسلمين لحمايتهم والحفاظ عليهم، ودفع الآدى عنهم؛ تطبيقًا لأقوال النبي عَلَيُّة: (من آذى ذِميًّا فأنا خُصمه، ومَنْ كنتُ خُصمه خَصَمْتُه يومَ القيامة) رواه أبو داود، وقوله: (مَنْ قذَف ذميًّا حد له يوم القيامة بسياط من نار) رواه الطبراني، وقوله: (مَنْ قتَل معاهدًا لم يُرَحْ رائحة الجنة وإن ريحها يوجد من مسيرة أربعين عامًا) رواه البخاري.



## التسامح في الإسلام

وكذلك قوله ﷺ : «ألا من ظلم معاهدًا أو انتقصه حقه، أو كلفه فوق طاقته، أو أخذ منه شيئا بغير طيب نفس، فأنا حجيجه يوم القيامة» رواه أبو داود

### شرح الحديث

(ألا): التنبيه والمعاهد: المقصود الواحد من أهل الكتاب الذين بيننا وبينهم عهود ومواثيق، (الا): التنبيه والمعاهد: المقصود الواحد من أهل الكتاب الذين بيننا وبينهم عهود ومواثيق، (انتقصه) أي :قلل من حقوقه أو عابه كما يقول الطبيعي انتقصه أي عابه. (كلفه) أوجب عليه أو فرض عليه أمرا (طاقته) قدرته (بغير طبيب نفس) بغير رضا منه (فأتا حجيجه) أي : خصمه ومحاجه ومغالبه بإظهار الحجج عليه يوم القيامة.

والحديث يرسي مبدأ ويرشد المسلمين إلى اتباعه وهذا العبدأ هو حسن معاملة أهل الكتاب حيث يحذر الرسول الكريم على من أن يتعرض أحد من أهل الأديان الأخري لأية صورة من صور الظلم، فلا تنتقص حقوقه أو يتحمل أعباءً فوق قدرته، أو يؤخذ منه شيء دون رضاه، كما يحذر الرسول كل من تسول له نفسه ظلم معاهد بأن الرسول سيكون خصمًا للظالم ومقيمًا للحجة عليه يوم القيامة.

ومما سبق تتجلي لناسماحة الإسلام في قبول الآخر فضلا عن معاملته سواء في مجال المعاملات والآداب أو في غيرها، حيث بنى الإسلام شريعة التسامح في علاقاته على أساس متين ظم يضق نرعا بالأديان السابقة، وشرع للمسلم أن يكون حسن المعاملة رقيق الجانب ليَّن القول مع المسلمين وغيرالمسلمين، فيحسن جوارهم ويقبل ضيافتهم ويصاهرهم؛ حتى تختلط الأسر وتمتزج الدماء، كما شرع الإسلام مواساة غير المسلمين بالمال عندالحاجة فشرع للمسلم أن يعطيهم من الصدقة ويهدى إليهم ويقبل هديتهم ويواسيهم عندالمصيبة ويعود مريضهم ويهنئهم بما تشرع فيه التهنئة كالتهنئة بالمولود والزواج ويناديهم بأسمانهم المحببة إليهم تأليفا لهم، وتوطيدًا لجسور الثقة والتفاهم والتواصل الطيب معهم.

# التدريبات

- ال تعالى ﴿ لَا يَنْهَنَكُو اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَنِيلُوكُمْ فِي النِّينِ وَلَرْ يُغَرِجُوكُمْ مِن دِيئِرِكُمْ أَن نَبْرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلْهَا بَنْهَنَكُمْ اللّهُ عَنِ اللّهِينَ فَتَنْلُوكُمْ فِي النّهِينِ وَلَخْرَجُوكُمْ مِن دِيئَرِكُمْ وَطَنْهَرُوا عَلَىٰ إِنْهُ اللّهُ لِمُوا عَلَىٰ إِلَيْهِمْ أَن اللّهُ اللّهُ عَمْ الطّليلُمُونَ أَنْ إِلَيْهِ اللّهُ الطّليلُمُونَ أَنْ إِلَيْهِمْ أَلْقَالِلْهُونَ أَنْ إِلَيْهِمْ أَلْقَالِلُمُونَ أَنْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ أَلْقَالِلُمُونَ أَنْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلّهُ إِلَيْهِمْ إِلْهُ إِلَيْهِمْ إِلْهُمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ إِلَيْهُمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلّهُ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهُمْ إِلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلّهُ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلَيْهِمْ إِلْهُمْ إِلَيْهُمْ أَلْوَلِيمُونَ إِلْهُولُمْ إِلْهُ إِلَيْهِ اللّهُ مِنْ كُمْ أَنْ أَنْهُمْ أَلْقَلْهُمُ اللّهُ لِلْمُؤْمِدُ أَنْ إِلْهُمْ إِلْهُ إِلْهُمْ أَلْقَلْهُمْ أَلْقُلُومُ أَلْوَالْمُؤْمِنَا أَلْهُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ أَلْهُلْمُولُومُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّلْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الل
  - أ. إلام يدعونا الله في الآيتين الكريمتين؟ وعن أي شيء ينهانا؟
  - ب. حلل قول الله تعالى على ضوء فهمك للآية ﴿ وَأَخْرَجُوكُم مِن بِنَرَكُمْ وَطُنْهَرُواْعَلَ لِخَرابِكُمْ ﴾.
- ج.. وضع الإسلام ظوابط لإقامة علاقات مع الأخر ، حلل ذلك بأسلوبك على ضوء فهمك لما ورد في الآيتين السابقتين،
  - اقرائم أجب: (كان الرسول يقترض من بعض أهل الكتاب نقودًا، ويرهنهم متاعًا)
    يشير هذه الموقف إلى مبدأ يريد النبي أن يرسيه في المجتمع المسلم فما هذا المبدأ ؟
- فلقد جاء في معاهدة النبي لأهل نجران: ولنجران وحاشيتها جوارالله وذمة محمد النبي رسول الله، على أموالهم وأنفسهم وأرضهم وملتهم وغائبهم وشاهدهم. علام أمَّن الرسول ﷺ أهل نجران كما فهمت من الفقرة؟
- سبق دستور المدينة المواثيق الدولية. والدساتير الوطنية بقرون عدة في مجال تطبيق مبدأ الحرية الدينية وإقرار مبادئ الأمن والسلام الاجتماعي ، اشرح ذلك على ضوء ما قرأت في الدرس.
- تتجسد أروع صور التعايش مع الآخر في سماح الإسلام للمسلم الزواج من غير المسلمة، دلل على
   ذلك من القرآن الكريم،
  - 🔥 لماذ كان سماح الإسلام للمسلم بالزواج من غير المسلمة من أروع صور التعايش مع الأخر ؟
    - ناقش رأي أحد المستشرقين في قضية قبول الإسلام للآخر والتعايش معه.
- «ألا من ظلم معاهدًا أوانتقصه حقه، أوكلفه فوق طاقته، أو أخذ منه شيئًا بغير طيب نفس، فأنا حجيجه يوم القيامة».
  - أ. ما معنى (حجيجه) وما المقصود بـ (معاهدًا)؟
  - ب، لظلم المعاهد صور حذر منها الرسول 🕸 ، وضح ذلك



## V

### الإمام البخاري

### مولده ونسبه:

ولد الإمام محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة في الثالث عشر من شوال عام ١٩٤ هـ الموافق ٢١ من يوليو عام ٨١٠ في مدينة بخارى، وقد نسب إليها فاشتهر بالبخاري.

### شقافته وتعليمه:

بدأ دراسة الحديث في سن مبكرة، إذ لم يكن يتجاوز الحادية عشرة من عمره، ولما بلغ السادسة عشرة حجّ إلى مكة وحضر إلى أشهر شبوخ الحديث في مكة والمدينة، ثم رحل إلى مصر في طلب العلم، وأنفق السنة عشر عامًا الثانية في التجوال بين ربوع أسيا، ثم عاد إلى مسقط رأسه حتى وافته المنية.

### سبب تصنيف البخاري كتاب «الجامع الصحيح» :

ذكر المؤرخون أن الباعث لتصنيف البخاري هذا الكتاب هو أنه كان يومًا في مجلس عند اسحاق بن راهوية، فقال اسحاق: «لو جمعتم كتابًا مختصرًا لصحيح سنة النبي (ﷺ)» فوقع هذا القول في قلب البخاري، فأخذ في جمع الكتاب.

وقد اشتغل البخاري في تصنيف الكتاب وجمعه وترتيبه وتنقيحه مدة طويلة، ذكر البخاري أنها بلغت ستة عشر عامًا.

### أهداف الدرس

يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- يتعرف مولد البخاري ونسبه
- مقدر حرص البخاري على طلب العلم والسعي إلى تحصيله بكل سبيل مكتة.
- يدرك معالر الرحلة العلمية للإمام البخاري.
- يحدد الأثنار العلمية التي تركها البخاري.
- يتعرف الصفات التي تحلى بها البخاري.
- پكتب فيم الأمانة والصدق والعقة والتحري العلمي.
- يستنج أهبية صحيح البخاري ومنزاياه للعامة وللباحثين بوجه خاص.

### شهرتته وأتناره:

اشتهر الإمام البخاري بجمع الأحاديث النبوية، وتصنيفها وقد ترك كتابه (الجامع الصحيح) وقد ربّع على أبواب الفقه وأظهر في اختياره للأحاديث براعة فائقة، ومحصها تمحيصا دقيقا، كما كان عظيم الأمانة في إيراد النص حيث بذل جهدًا لايبارى لكي يصل إلى أضبط ما يمكن الوصول إليه وكانت نصوص الجامع الصحيح منذ أول الأمر محل عناية كبيرة.



وقد طبع كتابه « الجامع الصحيح » في معظم بالاد العالم، وقد صنف البخاري في حَجِته الأولى إلى المدينة كتابا عن تراجم رجال السند عنوانه التاريخ الكبير وهو بمثابة مقدمة لكتابه الثاني «الجامع الصحيح».

كان البخاري موضع تقدير في البلاد التي زارها، كما كان في غاية الحياء، والشجاعة، والسخاء، والورع، والزهد في دار الدنيا والرغبة في دار البقاء وكان يردد دائما : أرجو أن ألقى الله ولا يحاسبني أني اغتبت أحدا ويشهد بذلك كلامه في التجريح والتصنيف، قإن أبلغ ما يقول في الرجل المتروك أو الساقط: فيه نظر أو سكتوا عنه ولايقول «فلان كذّاب».

وكان كتابه الجامع الصحيح أجل كتب الإسلام وأفضلها بعد كتاب الله تعالى وقد قام بترتيبه على أبواب الفقه، حيث جمع أحاديث كثيرة ثم قام بترتيبها في كتب تندرج تحتها أبواب، وتحت كل باب عدد من النصوص،

وقد جات مادة الكتاب مقسمة على سبعة وتسعين كتابًا بدأها بكتاب «بدء الوحى» فكتاب «الإيمان» فكتاب «الإيمان» فكتاب «العلم» ثم دخل في كتب العبادات .... إلخ، وختم الكتاب بكتاب «التوحيد» وهو بهذا الترتيب يشير إلى أن الوحى هو طريق الشرع والإيمان به عن علم مع تطبيق الأحكام التي أتى بها الشرع يغضي بالمسلم إلى تمسكه بالسنة وتحصيله للتوحيد الحق.

### أهمية صحيح البقار ي ومزاياه:

- ➤ جمع البخاري فيه ماتفرق من أحاديث الرسول في الأمصار المختلفة فلمٌ شتاتها وحقق وحدتها.
- ◄ فتح به للمحدثين باب التدقيق في الرواية والاقتصار على الصحيح فهو ينص على الاختلاف في الرواية ولو كان اختلافا لفظيا بسيرا.
  - ◄ سار في التحقيق على منهج علمي سليم إذ اشترط في الأحاديث التي يتقبلها شروطًا منها :
    - ان يكون إسناد الحديث متصلا.
- أن يكون كل راو من رواته مسلمًا، صابقًا، غير مدلّس، ولامختلط العقل، متصفًا بصفات العدالة، ضابطًا، متحفظًا، سليم الذهن، قليل الوهم ، سليم الاعتقاد.

وجمهور العلماء متفقون على أن كتابه أصح ماكتب في الحديث وأفضلها.



#### ما قاله العلماء عن صحيح البخار ي :

قال النووي في شرح صحيح مسلم: اتفق العلماء ـ رحمهم الله ـ على أن أصح الكتب بعد القرآن العزيز الصحيحان البخاري ومسلم، وقد تلقتهما الأمة بالقبول، وكتاب البخاري أصحهما وأكثرهما فوائد ومعارف ظاهرة وغامضة، وقد صح أن مسلما كان ممن يستفيد من البخاري ويعترف بأنه ليس له نظير في علم الحديث، وهذا الذي ذكرناه من ترجيح كتاب البخاري هو المذهب المختار الذي قاله الجمهور وأهل الإتقان والحذق والغوص في أسرار الحديث.

قال الذهبي في تاريخ الإسلام: وأما «جامع البخاري الصحيح» فأجل كتب الإسلام وأفضلها بعد كتاب الله تعالى.

### وفاة الإمام المفاري:

لبُّى الإمام نداء أهل سمرقند، وما إن عزم على الرحيل حتى وافته المنية، بأخر ليلة في شهر رمضان عام ٢٥٦هـ، وودعته قرية «خرتنك» على مسيرة فرسخين من سمرقند - (أورباكستان) - بليلة عيد، في مشهد مهيب شُيع للقاء ربه الذي أطال في طلبه حبا وطمعا؛ ليرحل «البخاري» تاركا مؤلفات، نهلت منها أجيال وما زالت تنهل منها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

### مواطن القدوة في شفصية الزمام البخار ي:

- ◄ البحث عن الحقيقة والسعى في طلبها في أي مكان مهما يكلفه ذلك.
- ◄ خدمة الإسلام بجمع أحاديث رسول الله ﷺ وتبويبها وتقديمها للناس مرجعا يرجع إليه الباحثون
   في الإسلام .
  - الإمام البخاري صورة مثلى لمن أراد أن يقتدي به في أخلاقه واجتهاده.



- حدد ملامح الرحلة العلمية للبخاري على ضوء ماقرأته في الدرس وقراءاتك الأخرى.
- استخدم البخاري في جمع الأحاديث منهجا علميا . حدد ملامح ذلك المنهج ودلالته.





### ٢ اقرأ وحلل ثم أجب:

«لبًى الإمام ندا» أهل سمرقند، وما أن عزم على الرحيل حتى وافته المنية، بنخر ليلة في شهر رمضان عام ٢٥٦هـ، وودعته قرية «خرتنك» على مسيرة فرسخين من سمرقند - (أوزباكستان) - بليلة عيد، في مشهد مهيب شيع للقاء ربه الذي أطال في طلبه حبا وطمعا؛ ليرحل «البخاري» تاركا مؤلفات، نهلت منها أجيال وما زالت تنهل منها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها».

أ. متى ولد البخاري؟ وما نسبه؟

ب، ما دلالة ما يلي على شخصية البخاري : (في مشهد مهيب شُيع للقاء ربه)؟

الإمام البخاري صورة مثلى لمن أراد أن يقتدي به في أخلاقه وعلمه.

دلل على صدق تلك العبارة.

### ه اقرأ وتأمل ثم أجب

أرجو أن ألقى الله ولا يحاسبني أني اغتبت أحدا ، ويشهد بذلك كلامه في التجريح والتصنيف، فإن أبلغ ما يقول في الرجل المتروك أو الساقط: فيه نظر أو سكتوا عنه ولايقول «فلان كذَّاب ».

أ. في الفقرة صفة وقريئة منطقية على صدق هذه الصفة ، وضح ذلك.

ب. ما الدروس التي نتعلمها من الفقرة السابقة ؟

ج.. اكتب مما تحفظ من القرآن والسنة ما يدل على حرمة الغيبة.

### ١ كمل الشكل التائي بعد قراءة الدرس:



### ما أهمية صحيح البخاري ومزاياه على ضوء ما قرأت في الدرس

### ٨ اقرأ وحلل ثم أجب:

قال النووي في شرح صحيح مسلم: اتفق العلماء - رحمهم الله - على أن أصح الكتب بعد القرآن الكريم الصحيحان البخاري ومسلم، حيث تلقتهما الأمة بالقبول، وكتاب البخاري أصحهما وأكثرهما فوائد ومعارف ظاهرة وغامضة، وقد صحّ أن مسلما كان ممن يستفيد من البخاري ويعترف بأنه ليس له نظير في علم الحديث، وهذا الذي ذكرناه من ترجيح كتاب البخاري هو المذهب المختار الذي قاله الجمهور وأهل الإتقان والحذق والغوص في أسرار الحديث.

- أ. في الفقرة درس عظيم فيما ينبغي أن تكون عليه علاقة العلماء وطلاب العلم بعضهم ببعض.
   ناقش ذلك بأسلوبك.
- ب . في الفقرة شهادة من العلماء بقيمة ومنزلة صحيح البخاري . اذكر هذه الشهادة ثم بين على ضوء ما قرأت في الدرس لماذا استحق هذا الكتاب تلك المنزلة.
  - أشتهر الإمام البخاري بجمع الأحاديث النبوية، وتصنيفها وقد ترك لنا كتابه (الجامع الصحيح)
    - أ. ما المنهج الذي اتبعه البخاري في ترتيب صحيحه.
      - ب. دلل على اهتمام الناس بصحيح البخاري.

### الكمل:

| امام البخاري قيمًا سامية هي: | 3   |
|------------------------------|-----|
|                              |     |
|                              | .,, |
|                              | 7.  |
|                              | .1  |
|                              | .0  |



## تدريبات عامة على الوحدة الثالثة

ما أنواع الابتلاء وما واجب المسلم تحوها؟

# قال تعالى: ﴿ وَلَنَبُلُونَكُمْ مِثْنَ و مِنَ لَقُوفِ وَالْجُوعِ وَنَقْسِ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالثَّمْرَاتُ وَبَشِرِ الصَّنعِينَ (البقسة ١٥٥٥))

- أ. ما معنى كل من (لنبلونكم بشر)؟
- ب. كيف يكون الابتلاء في كل من الأموال والأنفس؟
- ج.. ابحث في كتب التفاسير عن المعانى المستفادة من الآية واملأ الشكل التالي:

| t   |              |
|-----|--------------|
|     | <del></del>  |
|     | المعانى      |
| \ . | المستفادة ما |
|     | = 511        |
|     | 231          |
| r   |              |
|     |              |

- 💎 ما موقف النبي صلى المراري نجران؟ وكيف كان ذلك الموقف دليلًا على قبول الإسلام للآخر؟
- تعاون مع زملائك، وابحث في شبكة المعلومات الدولية (الإنترنت) وفي كتب السيرة عن وثيقة المدينة، واكتب بحثًا قصيرًا عن مبادئ هذه الوثيقة، مبينًا كيف كانت دليلًا على قبول الإسلام للآخر؟
  - بم اشتهر الإمام البخاري؟ وما سب تصنيفه الكتاب الجامع؟
    - 🔨 ما مزايا صحيح البخاري؟



### الوححة الرابعة

### منزلة المقل في الإسلام

### مندية

تهدف هذه الوحدة إلى توضيح منزلة العقل في الإسلام وحرص الإسلام على دعوة الناس إلى التفكير وإعمال العقل، للاهتداء لخالق هذا الكون وعبادته.

وتتناول الوحدة الإسلام وعالم الغيب وكيف يستثمر الإنسان عقله في تحقيق الإيمان الواثق بهذه الغيبيات، وكذلك استخدام الرسول للعقل في دعوته إلى الله، ثم تحرير الإسلام لعقل الإنسان ودعوته إلى التأمل والتدبر في قدرة الله في الكون. وتتمى من خلال هذه الوحدة مهارات التفكير المختلفة.

### سدروس الوحسدة -

- ١. الإسلام وعالم الغيب.
- ٢. أساليب الرسول في الدعوة.
  - ٢. الإسلام وتحرير العقل.

### أهسداف الوحسدة

- پعدد بعض الأدلة على إحياء الموتى من القرآن والسنة.
- پتعرف بعض الأحداث الكبرى يوم القيامة مثل: البعث والميزان والجزاء (الجنة النار).
- بين عدل الله في حسابه
   يوم القيامة للمؤمن والكافر.
- پتعرف أساليب الرسول ﷺ
   في دعوته.
- ☀ يتعرف الرد على الذين يزعمون أن الإسلام انتشر بحد السيف.
- بدلل من القرآن الكريم على
   مطالبة العقل بالتدير في
   الكون.
- پذکر حدیثا شریفا بدعو إلی احترام العقل.
- پدرك وسائل تحرير الإسلام العقل.
- بؤید بالأدلة دعوة الإسلام
   إلى الاعتدال في العبادة
   ورفض التطرف.

### الإسلام وعالم الغيب

# lacis licen

من المتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرا على أن :

- يعدد الأدلة على إحياء الموتى
   من القرآن والسنة.
- یتعرف بعض الأحداث السكسبری یسوم القیامة كالبعث والمیزان والجزاء (الجنة النار).
- بين عدل الله في حسابه يوم القيامة للمؤمن والكافر.
- يوضح عجز الإنسان في معرفته الغيب.
- پسر بین سواطن الجبر والاختیار عند الانسان.

#### مقدمة

لقد خلق الله الإنسان وهيا له سبل الحياة الكريمة، وأرسل رسله لتبليغ منهجه الذي يضمن استقامة هذه الحياة، وأبان له ما ينفعه وما يضره ومنحه العقل ليميز به، ثم يسلك الطريق وفق اختياره، وأخفى عن الإنسان أمورا (الغيبيات) وأمره بالإيمان بها، ولكي يكون هناك رادع للإنسان عن الانحراف والالتزام بمنهج الله، أعلمه الله أن هناك يوما سيحاسب فيه على أعماله، ويجزى عليها بالنعيم لمن أحسن استثمار عقله وعرفه طريقه فنجا من العقاب، ويجزى على ما اقترف من انحرافات بالنار وذلك بعد بعثه يوم القيامة للحساب والجزاء،

### حرية الاختيار والجبر لدى الإنسان :

العبد المؤمن حين يختار عبادة الله وطاعته، يكون قد اختار الفطرة واستجاب لمؤثر داخلي، هو ما يُسمى بغريزة التعبد، أما عندما يختار العصيان والتمرد على الله سبحانه وتعالى، فسيكون مخالفا للفطرة وخاضعا لمؤثر قد يكون النفس أو الهوى

أو شياطين الإنس أو الجن أو المال، فالحرية إذًا حريتان:

- حرية في الإقبال على الله وطاعته والاستسلام لأمره واختياره كمعبود لا شريك له.
- ٢. حرية في اختيار التمرد على النفس الأمارة بالسوء والشيطان والفكر الضال المضل، فالعبودية لله حرية مطلقة، لا يمكن أن تتحقق، إلا في ظل العبودية الاختيارية الخالصة لله، الصادرة عن عقل وقلب المؤمن الصادق مع ربه، دون إكراه أو إرغام.

ويؤكد هذا قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَيِلَ سَلِمًا فِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِئَةُ مَيُوهُ طَيّبَةً وَلَنَجْنِزَنَهُدُ أَجْرَهُم بِأَخْسَنِ مَا كَاثُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (الحد ١٧٠) أما العبودية لغير الله، فهي استرقاق واستعباد قائم على الجبر والقسر، صاحبها مملوك لنفسه ولقرينه الإنسي والجني ولهواه، يعيش حياته نكدة ويقضي أيامه في اكتثاب مزمن وقلق مستمر … ونهايته لا محالة تكون مأساوية. وصدق الله العظيم إذ يقول : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرَى فَإِنَّ لَهُ مَعِيثَةً ضَنكًا وَغَتْسُرُهُ، يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ ﴾ (طه ١١٤١)

# مَنْزَلَةُ الْعَقَلُ فِي الْإِسْلَامِ

قالإنسان له قدر من الحرية فيما قدره الله له ، وقد هدى الله الإنسان إلى طريق الخير، ورغّبه فيه، وحذره من الشر، وعرفه ما يسببه، ولذا أرسل الله الرسل؛ كي لا يكون للبشر حجة عندما يقفون أمام ربهم للحساب على ما كسبت أيديهم.

### عدل الله .. عز وجل .. نبي هسايت :

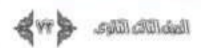
ومن كمال عدل الله أنه يجزي الإنسان الذي أمن بالله الواحد الأحد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفؤا أحد، وقصد رضاه سبحانه بالعمل الصالح، واجتهد في حياته الدنيا، وجعلها مزرعة للآخرة فأحسن رعايتها على منهج الله ومنهج رسله عليهم الصلاة والسلام، فإن الله أعد له ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، وهذا النعيم ينال منه الإنسان على قدر عزمه في أداء العمل الصالح في الدنيا فهو يُجزى بما عمل.

فالأيات تشير إلى أن الأرض تضطرب اضطرابا شديدا ويخرج ما في باطنها من أموات وكنوز، فيقول الإنسان متعجبا : ماذا جرى للأرض ؟! ، ففي هذا اليوم وهو يوم القيامة تشهد الأرض بما عمل عليها من عمل صالح أو طالح كما تشهد على من فعل ذلك : لأن الله أوحى إليها أن تنطق فنطقت، وفي هذا اليوم يخرج الناس من قبورهم متفرقين لكي يروا جزاء أعمالهم، وسيحاسب الخالق ـ سبحانه وتعالى ـ كل إنسان على عمله مهما كان صغيرا.

### البعث والحباب:

إذن سبيعث الله الناس جميعًا للحساب والجزاء يوم القيامة، والأدلة على هذا البعث بعد الموت منها ما يلى :

١. قال تعالى: ﴿ أَفْحَرِبَتْمُ أَنَّمَا خَلْقَنَكُمْ عَبَدًا وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ (المؤمنين: ١١٥).
 إن عدم العبثية في الخلق تستوجب أن تكون هذاك قيامة يحاسب فيها الناس على أعمالهم.



قال الله تعالى: ﴿ أَيُحْسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَنْ يُمْرُكُ سُنُك ﴿ ﴿ السِّاسَةَ ١٣٦﴾. أي يترك هملاً وهو الذي خلقه الله تعالى بعنايته منذ كان نطفة فعلقة ثم سواه الله تعالى فجعل منه الذكر والأنثى، فإذا كان منذ بداية حياته في عناية الله ورعايته، فكيف يهمل في أخرها!

٢. قال تعالى: ﴿ وَهُو اللَّذِى يَبْدُوا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو الْفُوتُ عَلَيْهُ وَلَهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَى فِي التَّعَوَيْتِ وَالْأَرْضِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَلَهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَى فِي التَّعَوَيْتِ وَالْأَرْضِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى وَهُو الْعَرْبِيرُ الْحَكِيدُ (الروم: ٢٧) إن الذي يخلق شيئاً أول مرة يقدر على إعادته.. بل هو على إعادته الله و على إعادته الله و على الله عليه عليه عليه عليه وتعالى . .

قال تعالى في الرد على المكذب المعاند: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَلَينَى خَلْقَةٌ قَالَ مَن يُخِي ٱلْعِظَامُ وَهِيَ رَمِيتُ ۗ ﴾ (يس٨٧) أي لم يعتبر بخلق الله تعالى له ويقدرته على إعادته بعد موته.

- ٣. ويعاود القرآن الكريم التذكير بهذه الحقيقة الدامغة مرة بعد مرة فيقول تعالى:
   ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنْمَانُ أُوذًا مَا مِثُ لَسُوفَ أُخْرَجُ حَيًّا ۞ أُولَا يَذْكُرُ ٱلْإِنْمَانُ أَنَّا عَلَقْتَهُ مِن قَبْلُ وَلَدْ يَكُ شَيْئًا
   ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنْمَانُ أُوفًا مَا مِثُ لَسُوفَ أُخْرَجُ حَيًّا ۞ أُولَا يَذْكُرُ الْإِنْمَانُ أَنَّا عَلَقْتَهُ مِن قَبْلُ وَلَدْ يَكُ شَيْئًا
   ﴿ (الربح ١٦-١٧) فلماذا ينسى الإنسان خلقه هو مع علمه أنه خلق من شيء لا يذكر.
- وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوٓا أَوذَا كُنَا عِظَامًا وَرُفَانًا أَينَا لَتَبْعُونُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ۞ ۞ قُل كُونُوا حِجَارَةً أَوْ خَينًا ۞ أَوْ خَلْقًا مِنَا يَصُحُبُرُ فِ صُدُورِكُمْ فَسَيَعُولُونَ مَن يُعِيدُنّا قُلِ الَّذِى فَطَرَكُمْ أَوْلَ مَزَوْ فَسَيْنُوسُونَ إِلَيْكَ رُءُوسُهُمْ وَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنّا قُل اللّهِ وَالإسراء ١٩-١٥).

إن الإنسان قد يغفل عن شيء غائب عنه، ولكن كيف يغفل عن دليل يحمله بين جنبيه طوال حياته؟!

### افتراءات المنجمين :

عِلْمُ الغيبِ ممّا استاثر به الله عز وجل عالاصل أنّ الغيب لا يعلمه مَلَكُ مقرّب، ولا نبيّ مرسَل؛ يقول ربّنا تعالى: (قُل لَا يَعْمَدُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْلاَرْضِ الْفَيْبَ إِلّا اللهُ) (السل ١٥٠)، لكن قد يُطلع اللهُ بعض رسله من الأدميين والملائكة على بعض الغيب؛ ليكون ذلك معجزة لهم على صدق دعواهم، قال تعالى (عَنيلمُ الْفَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى عَبْيهِ، أَمَدًا (١٠) إِلّا مَن ارْتَفْنَى مِن رَسُولِ فَإِنّهُ يَسْلُكُ مِنْ يَبْقِ يَدَيهِ وَمِنْ خَلْيهِ. رَصَدًا (عَنيلمُ الْفَيْبِ، مهما بلغوا من السبلاح والتُقَى، فغيرهم مِن الفُسّاق والفجّار مِن باب أولى، وممّن يزعم معرفة الغيب؛ المنجّمون الذين يدعون أنهم أصحاب علم ونظريات في التنجيم، ويحرّم سؤال المنجّمين وتتبّع ما يكتبونه في زواياهم، مطابع أكتوبر من المُسْاق التنجيم، ويحرّم سؤال المنجّمين وتتبّع ما يكتبونه في زواياهم، مطابع أكتوبر

# مَنْزَلَةُ الْعَمَّلُ فِي الْإِسْلَامِ

وتصديقه والتواصُل معهم عبرَ (الإنترنت) والفضائيات، فالتنجيم شعبةُ من السَّحر، والسَّحرُ كبيرةُ من كائر النَّنوب؛ فعن بعض أزواج النبي الله عن النبي الله قال: (مَن أتى عرَّافًا فساله عن شيءٍ، لم تُقبِلُ له صلاةً أربعين ليلة)؛ رواء سلم،

العراف: المنجم الذي يدُّعي معرفة الغيب.

فسائلهم لا تُقبل له صلاةً أربعين يومًا، ومَن أتاهم وصدَّقهم بما يزعمونه من علم الغيب. والنُّفع والضر، فهذا كفرُ مُخرِج من العلَّة؛ فعن أبي هريرة وَوَلَّكَ عن النبي قَفَّ قال: (مَن أتى كاهنًا أو عرَّافًا فصدُقه بما يقول، فقد كَفَرَ بما أَنزل على محمَّد فَفَ)؛ رواه أحمد بإسناد صحبح ، الكاهن أو العراف: من يتنبأ بالغيب أو يدُعى معرفة الغيب.

و مِن التنجيم المحرَّم ما يُنشر عبرَ بعض وسائل الإعلام على اختلافها تحتَ عناوين مختلفة، كناه أنت والنجوم»، أو حظك هذا الأسبوع»، ونحو هذه العناوين مع الدعاية لمَن يُعدُّ هذه الزاوية، ونعته بأوصاف تدعو مَن قلَّ حظُّه من العلم، ويتطلع إلى معرفة المستقبل، تدعوه إلى تصديق ما يقرؤه وما يسمعه فمن صدقً ذلك فهو مؤمن بالكواكب، كافر بربّها؛ فعن زيد بن خالد الجُهني، قال: صلّى بنا رسول الله تَقَلَّهُ صدلاة الصبّع بالحُديبية في إثر سماء كانت من اللّبل، فلمًا انصرف، أقبل على الناس، فقال: (هل تَدْرون ماذا قال ربّكم؟) قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: (قال: أصبح من عبادي مؤمنُ بي وكافرُ، فأمًا مَن قال: مُطرِّنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمنُ بي كافرُ بالكواكب وأما من عالمي وسلم، وأما من يُعلم أنّه ليس من علم النجوم المنهي عنه:

- ١. ما يُدرك عن طريق المشاهدة؛ كمعرفة أوقات الصّلاة والجِهات؛ قال الله تعالى ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَمَلَ لَكُمُ ٱلتَّجُومَ لِللهَ تعالى ﴿ وَهُو ٱلَّذِى جَمَلَ لَكُمُ ٱلتَّجُومَ لِللهَ تعالى أَنُّ التَّجوم طريقُ للمعرفة الأوقات والمسالك، ولوُلاها لم يَهتد الناس إلى استقبال الكعبة وغيرها.
- ٢. ما يُدرك بالحساب؛ كمعرفة وقت الكسوف والخسوف، فالهلالُ يَسْتسر آخرَ الشهر؛ إمَّا ليلةً، وإمَّا ليلتين، والشمس لا تُكسف إلا وقت استسرارِه، وللشَّمس والقمر ليالِ معتادة، مَن عرّفها عَرْف الكسوف والخسوف مَن يُعرف حسابٌ جريانهما.
  - ٣. ما يُدرَك بالعادة؛ إذا دخل النَّجم الفُّلاني ناسب زراعة نبات معيَّن.
- ٤. ما يُدرك بالرُّبط بين بعض الظواهر الطبيعيَّة، التي تَجري عليها سُنَّة الله في أرضه؛ مِن توقَّع
   المطر بسبب نوع السحاب أو الرُّياح.

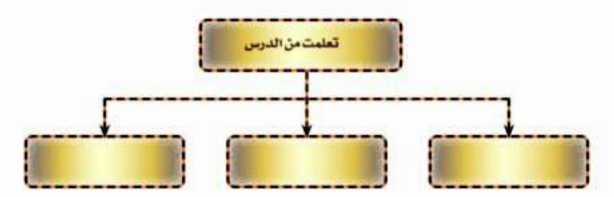




### ١ قال تعالى : ( وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ).

- استعن بكتب التفسير لتوضح المقصود بالنجدين
- ب. في الآية دعوة إلى استثمار العقل للفوز بالحياة الطيبة في الدنيا والآخرة . وضح ذلك
- ج.، ما مدى الحرية التي تتوافر للإنسان في اختيار أعماله كي يستحق الثواب أو العقاب.
  - اذكر دليلا عقليا وأخر نقليا على البعث بعد الموت.
  - 🕜 من صفات الله ، العدل ، وضح كيف يتحقق عدل الله في حسابه للإنسان يوم القيامة.
- بسئ البعض ممن يدَّعون علم الغيب استخدام مظهر من مظاهر قدرة الله في الكون وهي النجوم .
   وضح كيف يحدث ذلك.

### ه أكمل الشكل التالي،



### أمام الخطأ فيما يلى: أمام الصواب وعلامة (×) أمام الخطأ فيما يلى:

- أ. الإنسان مخير قيما لا يعلمه من الغيب.
- ب. عدل الله يتحقق في كل شيء. ( )
- ج. التنجيم يعنى إدعاء علم الغيب.
  - اكتب بحثًا قصيرًا عن أثر العدل على الناس في الدنيا والآخرة.

AND INDITION

# ٧ أساليب الرسول ﴿ فِي الدَّعُوةُ ا

#### : de dele

الدعوة إلى الله تعالى عبادة من أشرف العبادات، وعمل من أجل الأعمال لا يقوم به على وجهه الصحيح إلا أولو العزم من الرجال لما يكتنفه من مشاق ومسئوليات، والدعوة إلى الله مهمة رسل الله إلى الناس من لدن أدم عليه السلام إلى خاتم الأنبياء والمرسلين محمد بن عبد الله عند ويكفي في بيان شرف هذا العمل قوله تعالى : ﴿ وَمَنَ أَحْسَنُ فَوْلًا مِتَى دُعا إلى أللهِ وَعَمِلَ صَنابِعا وَالْمِالِي اللهِ عَلَى الله عَلَى أَلَّهُ وَعَمِلَ صَنابِعا وَالْمَالِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله على على وجه من الإنقان والكمال وهذا هو ما يحبه الله تعالى عمل أن يؤتى على وجه من الإنقان والكمال وهذا هو ما يحبه الله تعالى كما قال رسول الله عَلَى : (إن الله تعالى يحب إذا عمل أديا عمل أن يتقنه) (رواه الإسلام البيهقي)

# اهداف الدرس أن يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن: في يتعرف أساليب الرسول تلك في دعوته. في يتعرف السود على الذين يزعمون أن الإسلام التشر بحد السيف. بعد السيف. معاملة الآخرين اقتداء بالرسول تلك.

والإصلاح هو منهج الرسل وأتباع الرسل، ولا أحد أحسن في سلوك طريق السياسة النافعة أو الإصلاح من رسل الله الذين أرسلهم لقيادة العالمين في طريق الهداية والخير .

### الأماليب الشرعية التي اتبعها الرسول ﷺ في الدعوة إلى الله:

ا. مراعاة الظروف المحيطة وأحوال البيئة التي تتم فيها الدعوة، فينبغي على الداعية دراسة البيئة دراسة جيدة فيعرف عادات الناس وأخلاقهم ونقاط الضعف والقوة لديهم، كما يعلم عقائدهم وعباداتهم وما يتعلق بهم حتى تكون خطواته الدعوية متناسفة مع تلك الأوضاع للحصول على أكبر قدر من النتائج الحسنة في الدعوة، ولنأخذ المثال التطبيقي على ذلك من سيرة الرسول ألى فعندما أوحى الله إلى عبده ورسوله محمد ألله كانت البيئة المحيطة كلها بيئة شركية، فكانت مواجهتهم له في بادئ الأمر فيها نوع من المغالبة التي لا يستطيعها الإنسان بمفرده، هذا من جانب ومن الجانب الأخر، فقد يموت الداعية أو يقتل قبل أن يتمكن من كسب أحد من الناس ليقوم بمهام الدعوة من بعده، وقد يؤدي هذا في النهاية إلى إفشال المشروع الدعوي برمته، كما أن الرضوخ لهذا الواقع والاستسلام لضغوطه بحيث تكون مهمة الدعوة إجراء بعض الترقيعات على الواقع والتي قد لا تؤثر كثيرا، كان في هذا أيضا انحراف بالدعوة عن طريقها ، فماذا فعل الرسول الواقع والتي قد لا تؤثر كثيرا، كان في هذا أيضا انحراف بالدعوة عن طريقها ، فماذا فعل الرسول



الحق كاملا غير منقوص في الوقت الذي لا يغالب فيه الواقع الذي هو فوق الطاقة الدعوة وتوصيل الحق كاملا غير منقوص في الوقت الذي لا يغالب فيه الواقع الذي هو فوق الطاقة المحدودة للفرد، فقد لجأ الرسول في إلى الدعوة الفردية السرية، فبدأ بدعوة من يأنس فيهم الرشد ورجاحة العقل في إدراك الحق، فحافظ بذلك على نقاء الدعوة مع أمنه من مضايقات المشركين ومغالبتهم له في أول الأمر ، وليس في هذا تقصير من ناحية عدم تعميم الدعوة لأن هذا القدر كان هو الممكن وكان هذا من السياسة الحكيمة التي اتبعها الرسول في توصيل الدعوة وتبليغها.

- 7. مراعاة المصالح والمقاسد ، الشريعة الإسلامية تقوم على المصالح، فما أمرت به فهو المصلحة الخالصة أو الراجحة، وإذا تعارضت المصالح والمفاسد في الأمر الواحد بحيث لا يخلو من أحدهما بل يجتمعان معا فإنه يقدم الأرجح منهما فما كانت مصلحته أرجح من المفسدة عمل به وعول عليه، وما كانت مفسدته أرجح من مصلحته ترك ولم يعول عليه، وقد بين الرسول في هذه المراعاة في موقفه من أذى المشركين له ولأتباعه في مكة حينما جهر بدعوته فقد بدأ المشركون في الصد عن دعوة الرسول في وتحذير القادمين إلى مكة منه وحرصهم على ألا يجلس إليه أحد، كما بدأوا في إيذاء المسلمين وإهانتهم وتعذيب الضعفاء منهم، وقد كان في ذلك ظلم شديد المسلمين والعربي نفسه أبية لا تحتمل الضيم ولا تقبله، وكان لابد من المواجهة ، ولكن في المواجهة للمشركين مفاسد كبيرة في ذلك الحين فنتائج هذه المواجهة قد لا تكون في صالح المسلمين ، فكان الأمر بالصبر واحتمال الأذي.
- 7. الحرص على هداية المدعوين: فالداعية له هدف عظيم وهو هداية الناس إلى دين الله وهذا هو ما يحرص عليه ويسعى في سبيل تحقيقه ويلتمس له الوسائل والطرق المناسبة رغبة في إخراج الناس من الظلمات إلى النور للفوز برضا خالقهم، وليس هُمُّ الداعية محصورا في إقامة الحجة على الناس وإن كان ذلك من مقتضيات دعوته، فعندما يكون هم الداعية إقامة الحجة وكفى فإنه لن يجتهد اجتهاد الحريص على هداية الناس وقد كان رسول الله تحَقَّ في دعوته حريصا جدا على عداية الناس وكان يبذل لهم كل ما يدعوهم إلى الاهتداء وكان يحزن حزنا شديدا على عدم استجابة الناس للدعوة حتى خاطبه ربه في ذلك وقال له : ﴿ وَلَا يَعَرُنكَ ٱلَّذِينَ يُسْتَرِعُونَ فِي ٱلكُفْرِ ﴾ الستجابة الناس للدعوة حتى خاطبه ربه في ذلك وقال له : ﴿ وَلَا يَعَرُنكَ ٱلَّذِينَ يُسْتَرِعُونَ فِي ٱلكُفْرِ ﴾ (المعران ١٧٦) وقال : ﴿ فَلَمَلّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ قَلْ يَكُونُواْ مُؤْمِئِينَ ﴾ (الشعراء ٢) باخع نفسك : أي مهلكها، قلم الكهدة) وقال : ﴿ وَقَال يَكُونُواْ مُؤْمِئِينَ ﴾ (الشعراء ٢) باخع نفسك : أي مهلكها، قلم يكن هُمُّ الرسول عَنَّ محصورا في مجرد إقامة الحجة عليهم بل كان همه الاكبر هو في قيادهم إلى الإيمان وقد كان عَنْ يسلك في ذلك كل طريق من شائه أن يحقق مراده.

अविविधिक्ष के अपने किल्का

مطابع أكتوبر

# مَثْرُلَةُ الْعَقَلُ فَي الْإِسْلَامُ

- 3. الأحد بالأسباب، هناك من الناس من يظن أنه ما دام يدعو إلى الله ابتغاء وجهه فإنه لا يحتاج إلى الأسباب وأن الله ناصر دعوته، وكأن هذا الشخص يرى أنه يجب على الله تعالى نصره بمجرد الدعوة إليه ولو مع ترك الأسباب، وهذا تصور غير صحيح ومما يبين عدم صحة إهمال الأسباب سياسة الرسول في الدعوة إلى الله تعالى فمن ذلك كانت دعوة الرسول في أولها سرية، وفي ذلك أخذ بالأسباب وعدم إهمالها، وعندما كان يطوف على الناس في المواسم ويطلب التأبيد ويقول: « من يؤويني؟ من ينصرني؟ حتى أبلغ رسالة ربي « فكان يبحث عن الناصر وهذا من الأخذ بالأسباب.
- عدم المداهنة هي الحق: كثيرا ما يتعرض أصحاب الدعوات إلى محن وشدائد حتى يخيل لبعض الناس أن من السياسة الحكيمة تجاوز تلك المحن أو الشدائد ولو بالتصريح ببعض الكلمات والجمل التي يكون في ظاهرها مخرج من تلك الشدائد وإن لم يكن ذلك الظاهر مرادا لهم، لكن الناظر في سياسة الرسول في في الدعوة إلى الله تعالى لا يجد لذلك التصور سندا بل يجد سياسته على العكس من ذلك فقد نزل عليه قول الله تعالى يحذره من المداهنة في الدين: ﴿ وَنُوا لَوْ تُدُونُ بَنْهِمُونَ ﴾ فأهل العدواة للدين يريدون من أصحاب الدعوة أن يداهنوهم وهم على الستعداد لمكافأتهم على ذلك بعداهنة الدعاة أيضا من باب المقابلة بالمثل فقد عرض الكفار على رسول الله تعالى : ﴿ قُلْ عَلَيْ الله تعالى : ﴿ قُلْ عَلَى رسول الله تعالى : ﴿ قُلْ عَلَى رسول الله تعالى : ﴿ قُلْ عَلَى رسول الله تَعْلَى المتعدد بهذه السياسة النبوية وهم في الحبشة على ذلك التصور بصورة حاسمة، وقد عمل الصحابة بهذه السياسة النبوية وهم في الحبشة.

### الرد على تبحة انتشار الإسلام بحد السيف:

وإذا كانت هذه سياسة الرسول ﷺ في الدعوة إلى الله ، فكيف له أن يُكُره الناس على اعتناق الإسلام، وإذا كانت هذه سياسة الرسول ﷺ في الدعوة إلى الله ، فكيف له أن يُكُره الناس على اعتناق الإسلام، وأن وهذه الشبهة يردّدُها بعض المغرضين؛ حيث يدّعُون أن الرسول كان رجلًا عنيفًا يحبُ إراقة الدماء، وأن الإسلام انتشر بالسيف، وأن معتنقي الإسلام لم يدخلوا فيه طواعية ولا اختيارًا، وإنما دخلوا فيه بالقهر والإكراه.

والحقيقة أن جوهر الإسلام وخبر التاريخ يكنِّبان هذه الفرية، ويستأصلونها من جذورها، وقد شهد أبو سفيان رُعيم قريش - وهو رجل حارب رسول الله سنوات عديدة، ولم يؤمن إلا بعد أكثر من عشرين سنة من الإعراض والصّدِ - شهد لرسول الله يقوله: «لقد حاربتُك فنِعْمَ المحارب كُنتَ، ثم سالمتك فنعم المسالم أنت»،

### لا إكراء في الدين:

وفي قاعدة أساسية صريحة بالنسبة للحرية الدينية يقول تعالى ( لَا إِكُرَاهُ فِي ٱلدِينِ) (البقرة ٢٥٦)، فلم يأمر الرسول، والمسلمون من بعده، أحدًا باعتناق الإسلام قسرًا، كما لم يُلجئوا الناس للتظاهر به هربًا من الموت أو العذاب: إذ كيف يصنعون ذلك وهم يعلمون أن إسلام المُكْرَه لا قيمة له في أحكام الأخرة، وهي التي يسعى إليها كل مسلم؟!

وقد جعل الإسلام قضية الإيمان أو عدمه من الأمور المرتبطة بمشيئة الإنسان نفسه واقتناعه الداخلي فقال سبحانه: ﴿ فَمَن شَأَة فَلْيُوْمِن وَمَن شَآة فَلْيَكُمُن ﴾ (الكهف ٢٩)، ولقت القرآنُ نظر رسول الله إلى هذه الحقيقة، وبين له أن عليه تبليغ الدعوة فقط، وأنه لا سلطان له على تحويل الناس إلى الإسلام، فقال ﴿ أَفَأَنتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَقَى يَكُونُوا مُوْمِنِينَ ﴾ (بونس ٢٩)، وقال: ﴿ لَسْتَ عَلَيْهِم يمُصَيْطِي ﴾ (الفاشية ٢٢)، وقال: ﴿ لَسْتَ عَلَيْهِم يمُصَيْطِي ﴾ (الفاشية ٢٢)، وقال: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَكُ عَلَيْهِم حَفِيظاً إِنْ عَلِيْكَ إِلَّا ٱلْبَلْنَغُ ﴾ (الشورى ٤٨)، ومن ذلك يتضم أن الإسلام يرفض رفضًا قاطعًا إكراه أحد على اعتناقه والدخول فيه.

وعقالًا فإنَّ مَنْ أُكرِه على شيء لا يلبث أن يتحلّل منه إذا وجد الفرصة سانحة لذلك، بل ويُصْبِح حربًا على هذا الذي أُكره عليه.. إلاَّ أنَّ التاريخ لم يُثبت مثل هذا؛ وإنما أثبت أن من كان يُسلم لم يتوانَ للحظة واحدة في الدفاع عن هذا الدين الذي أُسَرَ لُبُه بكل ما يعلك، وتدل الإحصاءات الرسميَّة على أن عدد المسلمين في ازدياد.



- 🕦 ما مهمة الرسل؟
- ابحث في كتب السيرة النبوية عن موقف الرسول ﷺ من أعدائه وكيف كان يعاملهم ، واكتب بحثا
   قصيرا عن هذا الموضوع.
  - ﴿ لَا ٓ إِكْرَاءَ فِي ٱلدِّينِ ﴾ . مبدأ طبقه الرسول عَلَيْهُ والصحابة في دعوته إلى الله.

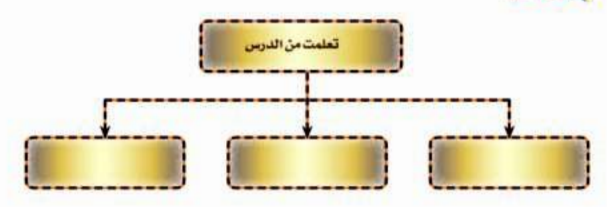
وضح ذلك مع التدليل على صحة ما تذكر،



# مَثَرُلَةُ الْعَقَلُ فِي الْإِسْلَامِ

🚯 كانت هجرة النبي ﷺ وأصحابه ، أحد أساليب الدعوة إلى الله . وضح ذلك.

### ه أكمل الشكل:



- استعن بكتب التفسير والحديث النبوي الشريف واكتب موضوعًا عن سماحة الرسول ﷺ في دعوته، وثمار هذه السماحة.
  - 💎 ارسم مخططا توضيحيا الأساليب النبي ﷺ في دعوته إلى الله.
  - کیف ترد علی من یدعی أن نشر الدعوة الإسلامیة سرا فی بدایتها یعد ضعفا؟
  - 🔥 (درء المفاسد مقدم على جلب المصالح) كيف تحققت هذه القاعدة الفقهية في دعوة النبي 🛣 لقومه؟
    - اذكر أدلة نقلية وأخرى عقلية لتبرهن على أن الإسلام لم ينتشر بحد السيف.
      - کیف استفاد النبی تلفی من ظروف المجتمع فی نشر دعوته؟
- ابحث في شبكة المعلومات الدولية (الإنترنت) عن العلاقة بين انتشار الإسلام وأساليب الرسول والصحابة في الدعوة إلى الله .

الصفالتات التاوى ﴿ الله ﴾

# ٣ الإسلام وتحريس العقل

#### : 30 330

### أهداف الدرس

### يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- يدلل من القرآن الكريم على مطالبة العقل بالتدبر في الكون.
- يذكر حديثا شريفا يدعو إلى احترام العقل.
- پدرك وسائل تحرير الإسلام للعقان
- يؤيد بالأدلة دعوة الإسلام إلى الاعتبدال في العبادة ورفض التطرف.
- يستنتج منهج الإسلام في الاعتدال بين مطالب الروح والحسد.
- يدال على رفض الإسلام
   للعنف والتطرف والإرهاب
- يحدد بعض وصايا الرسول لقواده في غزواتهم.
- يسود بالأدلة على من يتهم الإسلام بالتطرف.
- يدعم بالأدلة النقلية رأيه في موقف الإسلام من النشدد

لقد حرر الإسلام العقل من قبود كبلته وجعله مناط التكليف فعن طريقه يعرف الإنسان ربه، وبه يتدبر ويتأمل في الكون الكبير من أجل خير البشرية وعمارة الأرض، وليس في الإسلام شيء يناقض العقل أو يتعارض مع حقائق العلم، وقد ألقي الله سبحانه وتعالى عليه تبعات ثقال. والعقل الذي يفكر ويستخلص من تفكيره زيدة الرأي والروية، يعبر عنه القرآن الكريم بكلمات متعددة تشترك في المعني أحيانًا، وينفرد بعضها بمعناه على حسب السياق أحيانًا أخرى، فهو الفكر والنظر والبصر والتدبر والاعتبار والذكر والعلم وسائر هذه الملكات الذهنية.

فالقرآن يطلق ملكات العقل الإنساني للتفكر والتدبر في ملكوت السماوات والأرض قال تعالى : ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ الْتَكَكُوتِ وَالْأَرْضِ وَالْمَنْكِ الَّتِي خَسْرِى فِي الْبَحْرِيمَا يَنْفَعُ وَالْأَرْضِ وَالْمَنْكِ الَّتِي خَسْرِى فِي الْبَحْرِيمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَرْلَ اللهُ مِنَ التَسَمَلَةِ مِن مُلَّو فَأَنْكَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَيَتَ النَّاسَ وَمَا أَرْلَ اللهُ مِنَ التَسَمَلَةِ مِن مُلَّوِ فَأَنْكَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَيَتَ لِنَاسَ فِيهَا مِن صَعْلِ وَالمَنْقِ وَتَصْرِيفِ الرِيمَةِ وَالتَسَمَابِ الشَّيَحَابِ الشَّيَحَةِ بِيقِنَ التَسْمَلَةِ فِيهَا مِن صَعْلِ وَتَصْرِيفِ الرِيمَةِ وَالتَسَمَابِ الشَّيَحَابِ الشَّيَحَةِ وَتَصْرِيفِ الرَّيْمَةِ وَالتَسَمَابِ الشَّيَحَابِ الشَّيَعَةِ وَيَعْقِلُونَ السَّالَ السَّيْمِ وَالْمَالُ السَّيْمِ اللهِ اللهِ عِي والعلم والإدراك التي بها يدرك حكمة ويترقي في ضرب الأمثال؛

ومنه في سورة العنكبوت ﴿ وَيَأْلُكَ ٱلْأَمْثَـٰلُ نَصْرِيبُهَـ الْنَاسِ \* وَمَا يَعْقِلُهُـا إِلنَّاسِ \* وَمَا يَعْقِلُهُـا إِلَّا ٱلْعَسَلِمُونَ ﴿ الْعَالَمِينَ \* ٤٢)

### الثواهد على تقدير الإسلام للعقل :

١. أن العقل واحد من المقاصد الخمسة التي أوجبت الشريعة الإسلامية الحفاظ عليها وحرمت أي

# مَنْزَلَةُ الْعَمَّلُ فِي الْإِسْلَامِ

عدوان عليها، وفرضت على من اعتدى عليها عقوبة وثلك المقاصد هي : (الديس - النفس - النسل - العقل - المال) .

- ٢. أن الإسلام فتح أمام العقل باب الاجتهاد فيما يمكن الوصول إليه بالفعل والاجتهاد عمل عقلي يقوم على التفكير والتدبر والنظر والقياس ويتوخى الاستحسان والمصالح المرسلة وسد الذرائع وكل هذا لايعرف ولايتوصل إليه إلا بالعقل.
- ٣. جعل الإسلام العقل مناط التكليف فالواجبات الشرعية لانترتب إلا على العقلاء، حيث قال النبي:
   (رُفعَ القلمُ عن ثلاثة ، عن النائم حتى يستيقظ ، وعن الصبيّ حتى يحتلمَ وعن المجنون حتى يعقلُ).

### الإسلام دعوة إلى الوسطية ونبية التطرف والفلو:

والإسلام منهج وسط في كل شيء : في التصور والاعتقاد، والتعبد والتنسك، والأخلاق والسلوك، والإسلام منهج وسط في كل شيء : في التصور والاعتقاد، والتعبد والتنسك، والأخلاق والسلوك، والمعاملة والتشريع. وهذا المنهج هو الذي سماه الله «الصراط المستقيم و «الوسطية « إحدى الخصائص العامة للإسلام، وهي إحدى المعالم الأساسية التي ميز الله بها أمته، قال الله تعالى: ﴿ وَكُذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهِيدًا ﴾ (البقرة ١٤٣٠).

عن أبي هريرة عن النبي عَقَّهُ قال: « إِنَّ الدَّينَ يُسْرُ ، وَلَنْ يُشَادُ الدَّينَ أَحَدُ إِلاَّ غَلَبَهُ ، فَسَدُدُوا وَقَارِبُوا وَأَيْشِرُوا ، وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدُوةِ وَالرُّوْحَةِ وَشَنَى مِنَ الدُّلْجَة » (رواه البخاري ومسلم)

### معاني المصردات

(يسر): سهل، أي ليس فيه مشقة.

(سعدوا): المراد بالتسديد: العمل بالسداد، وهوالقصد، والتوسط في العبادة فلا يقصر فيما أمر به ، ولايتحمل منها ما لا يطيقه.

(أبشروا): أي بالثواب على العمل وإن قلّ.

(والقدوة) :السير أول النهار،

( والروحة ) : السير أخرالنهار،

(والدائجة): سير الليل كله، ومعناه: استعينوا على طاعة الله عز وجل بالأعمال في وقت نشاطكم وفراغ قلويكم، بحيث تستلذون العبادة ولاتسامون.

معنى الحديث: النهي عن التشديد في الدين، بأن يحمِّل الإنسان نفسه من العبادة ما لا يحتمله إلابكلفة شديدة، وهذا هو المراد بقوله ﷺ: « لن يشاد الدين أحد إلا غلبه » يعني: أن الدين لا يؤخذ بالمغالبة، فمن شاد الدين غلبه وقطعه».



### مجالات الوسطية والاعتدال:

### ١. الاعتدال في العبادة هيث لاغلو ولا تطرف:

◄ قال رسول الله ﷺ: «ياأيها الناس، عليكم من الأعمال ما تطيقون، فإنَّ الله لايمل حتَّى تُملّوا، وإن أحبّ الأعمال إلى الله ما دووم عليه وإن قلّ».

معانى المطردات، \_ تطيقون: تتحملون \_ نُهلُوا: المقصود: تيأسون \_ دووم: استمر عليه.

وقال رسول الله ﷺ «ليس بخيركم من ترك بنياه لأخرت ولاأخرته لدنياه حتى يصيب منهما جميعا قإن الدنيا بلاغ إلى الأخرة ولاتكونوا كلاً على الناس» (رواء البيلسي وابن عساكر)

معاشى المضردات، \_ يصيب: ينال \_ بلاغ: موصلة \_ كلا: عبء - ثقل.

#### ٢. الامتدال بين بطالب الروج والجند:

- ◄ قال تعالى : ﴿ وَأَبْتَغِ فِيمَا ۚ مَاتَسُاكَ أَلَهُ الدَّارَ ٱلْأَخِرَةِ وَلَا تَسَى نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْبَا وَأَحْسِن كَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال
- ويقول جل وعلا من قائل ﴿ وَمِنْهُ مِنْ يَغُولُ رَبُّنَا مَائِنَا فِي ٱلدُّنِيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلآخِرَةِ
   حَسَنَةً وَفِنَا عَذَابَ ٱلنَّادِ ۞ أُولَئِيكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَا كَسَبُوا وَاللهُ سَرِيعُ لَلْحَسَابِ ۞ ﴾
   (البفرة ٢٠١ ٢٠٢).
  - ◄ وورد في الأثرعن الإمام على رضي المناف المناك كاتك تعيش أبدا واعمل الأخرتك كأتك تموت غدا)

وقال عمر الأولئك الذين حاولوا الانقطاع عن العمل مدعين أن العمل ينافي التوكل على الله تعالى «الايقعد أحدكم عن طلب الرزق وهويقول: اللهم ارزقني فقد علمتم أن السماء لا تمطر ذهبا ولا فضمة»

(سيرة عمر بن الخطاب ، ابن الجوزي)

### ٢. الإملام يرفض المنف والتطرف والإرهاب:

والسيرة النبوية والتاريخ يشهدان أنه لم تعرف البشرية محاربا أرحم بأعدائه أثناء الحرب وقبلها أوبعدها من رسول الله على، وباستقراء سيرته وهديه في المعارك الحربيّة المختلفة سبواء المعارك التي قادها بنفسه (الفزوات)، أوماكان يُوصِي به صحابته وقادته في عمليّاتهم ومعاركهم الحربيّة (السرايا) يتضِح لنا المنهج الأخلاقيّ الذي وضعه، وطبقه رسول الله في حياته، والذي يؤكد سمو منهجه وهديه في الحياة كلها بمافيها الحروب والقتال، ويدحض افتراء المفترين وشبهات المبطلين.

فعن بريدة رضي قال: كان رسول الله ﷺ إذا أمَّر أميرا على جيش أوسرية أوصاه في خاصته بتقوى



# مَنْزَلَةُ الْعَمَّلُ فِي الْإِسْلَامِ

الله، ومن معه من المسلمين خيرا، ثم قال: « ....اغزوا فلاتغلوا ولاتغدروا ولاتمثلوا، ولاتقتلوا وليدا » (رواه البخاري).

قفي هذا الحديث قيم كثيرة منها: تحريم الغدر، وتحريم الغلول، وتحريم قتل الصبيان وكراهة المثلة، واستحباب وصية القائد جيوشه وجنوده بتقوى الله تعالى، والرفق بأتباعهم ، وتعريفهم ما يحتاجون فيغزوهم وما يجب عليهم، وما يحل لهم ومايحرم عليهم، ومايكره وما يستحب .

وعن ابن عباس وَيُقَ قال: كان رسول الله تق إذابعث جيوشه قال: ( اخرجوا بسم الله ، تقاتلون في سبيل الله من كفر بالله، لاتغدروا، ولاتغلوا، ولاتغلوا، ولاتقتلوا الولدان، ولا أصحاب الصوامع) (رواء أحد) معانى المشروات، - لاتغدروا: لاتنقضوا العهد

- تمثلوا: تشوهوا الخلقة والمثلة: التنكيل بجثة الميت

أصحاب الصوامع: المقصود، رهبان النصارى.

أما إذا وضعت الحرب أوزارها، ووقع قتلى وأسرى من الكفار، راعى النبي المحمة والكرامة الإنسانية مع أعدائه، فأوصى بالأسرى خيرا، ونهى عن التمثيل أوتشبويه جثث القتلى، فقال الله المستوصوا بالأسارى خيرا، (رواء الطيراني)

وعن عبد الله بن زيد رضي قال: ( نهى النبي تلك عن النَّهُبَى، والمُثْلَة ) (رواه البخاري) ، وعن سمرة بن جندب رضي قال: « كان رسول الله تلك يحثنا على الصدقة وينهانا عن المثلة » (رواه ابوداود) .

ولما فتح مكة قال لقريش: «ماذا تظنون أني فاعل بكم؟»، قالوا: خيرًا، أخُ كريم وابنُ أخٍ كريم ، فقال: «اذهبوا فأنتم الطلقاء» (سيرة ابن هشام)

أما النساء والأطفال فقد كان لهم تحذير خاص حرص عليه رسول الله فكان على يوصي بالنساء عامة، فقد كان ينهى عن قتلهن في الحروب ، فعن نافع عن ابن عمررضي الله عنهما: «أن رسول الله على رأى في بعض مغازيه امرأة مقتولة فأنكر ذلك ونهى عن قتل النساء والصبيان» (رواه احد).

# التدريبات

# من قال تعالى ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا مُتَمَعُ أَوْ نَعْقِلْ مَاكُنّا فِي أَضْلَ السّعِيرِ ۞ فَأَعْتَرَقُوا بِذَنْهِمْ فَشُحْقًا لِأَصْحَنبِ السّعِيرِ ۞ فَأَعْتَرَقُوا بِذَنْهِمْ فَشُحْقًا لِأَصْحَنبِ السّعِيرِ ۞ ﴾ (العلك ١٠-١١)

أ. في الآيتين تقرير لمصير المشركين واعتراف بسبب استحقاقهم لهذا المصير . وضع ذلك،

ب. للعقل منزلة كبرى في الإسلام . دلل على تلك المنزلة بما ورد في القرآن الكريم والحديث الشريف.

عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: ( إِنَّ الدَّينَ يُسْتُر ، وَلَنْ يُشَادُ الدَّينَ أَحَد ُ إِلاَّ عَلَيْهُ ، فَسَدُدُوا وَقَارِيُوا وَأَبْشِرُوا ، وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدُوة وَالرُّوْحَة وَشَيْء مِنَ الدُّلْجَة) (رواء البخاري وسسلم)

أ. المراد بـ ( سددوا ) على ضوء فهمك للحديث الشريف.

ب. إلام يرشدنا الحديث الشريف؟

ج. . اذكر شواهد من القرآن الكريم تؤكد معنى الحديث الشريف.

💎 للعقل في الإسلام منزلة سامية، دلل على ذلك،

ئشاط الموازئة : اقرأ وفكر ثم أجب:

◄ «يا أيها الناس إياكم والغلو في الدين فإنه أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين».

> قال تعالى : ﴿ لَا يُكُلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ ﴾

وازن بين الحديث والآية من حيث الفكرة ـ الاستنتاجات المستخلصة.

- جعل الإسلام العقل مناط التكليف كما فتح باب الاجتهاد، ما دلالة ذلك على ضوء ما قرأت بالدرس.
- أطلق القرآن الكريم ملكات العقل الإنساني للتفكر والتدبر في ملكوت السماوات والأرض دلل على صدق ذلك الرأى.
  - حدًّد مجالات وسطية الإسلام واعتداله على ضوء ما قرأت في الدرس.

### تدريبات عامة على الوحدة الرابعة

### ١٠ بم تفسر.....

- أ. العبد المؤمن حبن بختار عبادة الله وطاعته، يكون قد اختار الفطرة.
- ب. مراعاة المصالح والمفاسد أحد أساليب الرسول في دعوته إلى الله عز وجل. وضح ذلك بإيجاز،

### قال تعالى: ﴿ أَفَأْتَ تُكُرُهُ ٱلنَّاسَ حَقَّ بَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ (يونس:١١)

أ. أكمل مكان النقط:

معنى (تكره) ...... مفرد (المؤمنين): .....

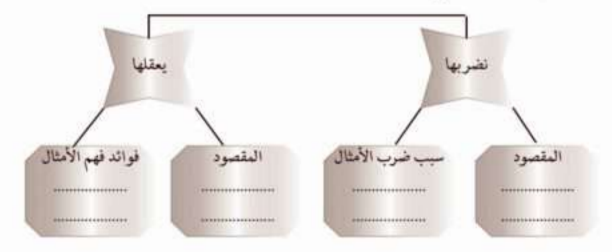
ب، في الآية مبدأ عظيم من مبادئ نشر الدين، وضح ذلك مع التمثيل لما تقول من السيرة النبوية.

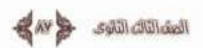
ج. ابحث في المصحف الإلكتروني عن آيات قرأنية كريمة تدعم حرية العقيدة واكتبها.

### قال تعالى: ﴿ وَيَلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَصْرِيُهِا لِلثَّابِنَّ وَمَا يَعْفِلْهِمَا إِلَّا ٱلْعَسَامُونَ ﴿ ) (العسكبوت ٢٠)

أ. إلام تدعونا الآية الكريمة؟

ب، استعن بالمعجم وبكتب تفسير القرآن الكريم وابحث عن المقصود بكل من (نضربها)، (يعقلها) شم املاً الشكل التالي:







﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إن الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه فسددوا وقاربوا وأبشروا....... ».

أ.اكتب الحديث إلى آخره.

ب. ما معنى (يشاد)، (قسددوا)؟

ج. إلام يرشدنا الحديث الشريف؟

🍻 كيف تتحقق الوسطية في العبادة؟

بم كان النبي ﷺ يوصى جيوشه عند خروجها للغزو؟ وما دلالة ذلك؟

### الوحــدة الخامسة

### التكافل في الإسلام

### ---

التكافل مسئولية مشتركة بين جميع أفراد المجتمع، يعاون كل منهم أخاه في ود ومحبة.

وتهدف هذه الوحدة إلى التنكيد على قيمة التكافل في الإسلام: لضمان استقرار المجتمع وسعادته وحرمًا على أن يتراحم المسلمون فيما بينهم ومع غيرهم، فنقي الضعفاء والمرضى والعاجزين شر العوز والفاقة ويتميز التكافل في الإسلام بعمومه وشموله لجميع أنشطة الحياة مادية كانت أو معنوية، دينية أو دنيوية.

وتقدم هذه الوحدة مفهوم التكامل ومجالاته في الإسلام وأهميته في تقدم الأمم والشعوب ومسئولية المسلم عن تزكية ذاته وتهذيبها ودفعها إلى الخير ، كما تنمي مهارات التفكير المختلفة في هذه الوحدة من خلال المناقشة والحوار لموضوعات الوحدة.

### ودروس الوحسدة ــ

- ١. الإسلام وفقه التكافل.
- ٢. التكافل في الميراث
- ٣. سماحة الإسلام في احتساب الزكاة

### اهداف الوحدة

من المتوقع في نهاية هذه الوحدة أن يكون الطالب قادرا على

1.5

- يحدد مفهوم التكافل بمعشاه
   الشامل،
- پستنتج مجالات التكافل في الإسلام.
- بوضح أهمية تعاون المجتمعات الإنسانية فيما يخدم الشعوب كافة.
- يفسر مستولية المسلم عن تزكية ذاته وتهذيبها وإصلاحها ودقعها إلى الخير وإبعادها عن الشر.
- يعدد صور التكافل التي دعا إليها القرآن.
- پستنتج بعض احكام المواريث.
- پشرح أوجه التكافل في أحكام العيرات.
- يدلل على التكافل في الإسالام
   من القرآن والسنة.
  - # يحدد الهدف من الزكاة.
- پستنتج الأساس العقدي الذي
   نقوم عليه الزكاة.
- يوضح أثر الزكاة في الفرد والمجتمع.
  - # يحدد مجالات الزكاة.
- پفسر بعض الآيات القرآئية
   الواردة في الوحدة.



### الإسلام وفقه التكافل

#### وقدوة

أهداف الدرس من المتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرا على أن:

- يحدد مفهوم التكافل
   وعجالاته في الإسلام.
- يوضح أهمية تعاون المجتمات الإنسانية كافة.
- يعدد صور التكافل التي
   دعا إليها القرآن
- يحفظ الآيات القرآئية والاحاديث البوية في هذا الدرس.

التكافل بناء فكري متكامل ماديًا ومعنويًا أساسه ينبع من العقيدة الإسلامية ، ومنظومة الأخلاق القرآنية، وفكرة التكافل في القرآن بين البشر تقوم على أمرين :

- مبدأ الأخوة الذي يعتبره القرآن حجر الأساس في بناء العلاقات الاجتماعية ، وهو ما أشار إليه القرآن في أكثر من موضع للدلالة على أهمية مشاركة الأفراد وغيرهم في شعورهم الإنساني.
- أن المسلم بداخله نفس صافية وروح محبة للخير تبذل الإحسان لكل بني البشر ، فلا يبخل بما عنده ما استطاع إلى ذلك سبيلاً.

إن التكافل في القرآن يتجاوز في مفهومه تقديم أوجه المساعدة في وقت الضعف والحاجة وإنما مبناه تقديم الخير المطلق إلى البشرية كما في قوله تعالى : ﴿ فَكَن يَعْسَلُ مِثْقَسَالُ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ﴿ ﴾ (الزنزلة ١٠)

### التكائل في ضوء القرآن:

نظام شامل للعلاقات الاجتماعية المادية أو المعنوية أو الفكرية يتمثل في تقديم يد العون لأبناء المجتمع في كل النواحي الاقتصادية والاجتماعية والصحية والنفسية والعلمية ، والأخلاقية ، وكل ما سوى ذلك؛ مما تدل عليه قيم التكافل.

والتكافل شامل لكل بني الإنسان على اختلاف مللهم وعقائدهم داخل المجتمع قال تعالى : ﴿ لَا يَنْهَنَكُو اللّهُ عَن اللّهِ عَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى



# التكافل في الإسلام

وذلك لأن أساس التكافل هـ كرامة الإنسان الواردة في قوله تعالى :﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَّ مَادُمُ ﴾ (الإسواء: ١٠٠).

والتكافل عمل من أعمال الإيمان يلتزم به المسلم كسائر أعمال الإيمان في حدود طاقته وإمكاناته قال تعالى : ﴿ وَلَكِنَ أَلْهِرَ مَنْ ءَامَنَ بِأَنَّهِ وَٱلْهَرْمِ وَٱلْمَلَيْهِكَ وَٱلْمَلَيْهِكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلْمَلَيْمِكَةِ وَالْمَلَيْمِكَةِ وَٱلْمَلَيْمِ وَٱلْمَلَيْمِكَةِ وَٱلْمَلَيْمِكَةِ وَٱلْمَلَيْمِكَةِ وَالْمَلَيْمِ وَٱلْمَلَيْمِ وَٱلْمَلَيْمِكَةِ وَالْمَلَيْمِكَةِ وَالْمَلَيْمِ وَٱلْمَلَيْمِكَةِ وَالْمَلْمِينَ وَالْمَلْمِينَ وَالْمَلْمِيلُ وَٱلسَّلِيلِينَ وَفِي ٱلْمَالِمِينَ وَٱلْمَلْمِيلُ وَٱلْمَلْمِيلُ وَالْمَلْمُ الْمِيلُونُ وَلَيْمَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقال أيضاً : ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَيْبِرِ مِن نَجُونِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةِ أَوْ مَعْرُوفِ أَوْ إِصْلَيْجِ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ الساء ١١١٠).

وقال : ﴿ وَتَمَاوَنُوا عَلَى ٱلْهِرِ وَٱلنَّقُويُ ۖ وَلَا نَعَاوَقُوا عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْمُدُونِ ﴾. والمائدة ١٠٠.

والتكافل أساسه تزكية المسلم لذاته ، وذلك بإصلاحها ودفعها إلى الخير ، وإبعادها عن الشر قال تعالى : ﴿ قَدْ أَفْلُمَ مَن رُكَّنَهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ۞ ﴾ (الشمس ١٠٠١)،

وقال : ﴿ وَأَبْتَغِ فِيمَا ۚ مَاتَسُكَ أَنَّهُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةً ۚ وَلَا تَسْنَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْبَا ۗ وَأَخْسِنَ كَمَا أَخْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ۗ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱلمَّةَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ اللهِ مِن اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ ال

وقد قدم لنا القرآن الكريم مظاهر من التكافل لبناء مجتمع قوي متماسك البنيان يسود بين أفراده التعاون والتضامن والتفاهم ، ومن هذه المظاهر ما يكون في الجانب المعنوي أو المعرفي ومن صوره :

### ١. التكافل الطمي:

كما أوجب القرآن بذل العلم وتعليمه من يحتاج إليه ، وحرم كتمانه فقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُمُهُمُ اللَّهُ يَكُمُهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

وهذا ثابت من عقيدة القرآن الراسخة الرافضة للجهل ومنعه بكل صوره وأشكاله .

### ٢. النكائل الأخلاتي :

أوجب القرآن في مجال حماية الأخلاق على المجتمع مسئولية حماية الأخلاق العامة لحفظ المجتمعات





من الفوضى وانتشار الرذائل ، وانحلال الأخلاق وفي هذا يقول الله تعالى ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ مَنَ المُنكُمُ أَوْلِيَاتُهُ بِعَوْنُ يَأْمُرُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ وَمِنْ الْمُنكُر ﴾. (النوبة ٢١١)

وذلك لأن المجتمع الذي يشيع فيه الفساد، ولا يأخذ على أيدي العابثين يتساقط بنيانه وتنهار أركانه قال تعالى :﴿ وَأَشَّهُواْ فِتَنَدُّ لَا تُصِيبِعَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَكُ ﴾. (الله : ٢٥) .

وفي هذه المعاني يتوعد الله في القرآن كل من اعتزل الناس، واهتم بأمر نفسه، ولم يحض على البر والرحمة فقال : ﴿ غُدُوهُ فَنَنْلُوهُ ﴿ أَنْ لَهُ يَعِمْ سَلُوهُ ﴿ أَنَ فِي سِلْسِلَةِ ذَرَعُهَا سَبَعُونَ دِرَاعًا فَأَسَلُكُوهُ ﴿ اللهِ وَالرحمة فقال : ﴿ غُدُوهُ فَنَنْلُوهُ ﴿ أَنَ لَهُ عَلَى مَلَاهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقال: ﴿ أَرْءَبُتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِالنِّينِ ۞ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْبَيْبَ ۗ ۞ وَلَا يَعُشُ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ۞ ﴾ (العاهون:٣٠١)

#### ٢. التكافل المناشي :

وهـ و مسئولية اجتماعية عما يقـع من جرائم القتل والسرقة والنهب والاختلاس للأموال العامة وقطع الطريق والاغتصاب للنساء ونحو هذا.

ومن هذا شُرع القصاص والحدود لكبح جماح المجرمين ، وحفظ الأمن في البلاد وفي هذا يقول الله تعالى : ﴿ وَلَكُمْ فِي الْفِصَاصِ حَوْقٌ ﴾ (البلدة ١٧٦١) ويقول : ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّالِقُ اللَّهُ وَرَسُولُكُ وَيَسْتَعُونَ فِي الْأَرْضُ فَسَادًا اللَّهُ وَرَسُولُكُ وَاللَّهُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّالِقُ وَالسَّالِقُ وَالسَّالِقُ وَالسَّالِقُ وَالسَّالِقُ وَالسَّالِقُ وَالسَّالِقُ وَالسَّالِقُ وَاللَّمْ وَاللَّهُ وَالسَّالِقُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولُولُولُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ

### ١. التكافل السيامي:

وهو إبداء النصح والمشورة لولي الأمر لاتباع أفضل الوسائل في إقامة المصالح العامة للبلاد ومن ذلك ما قصه الله تعالى في القرآن من تعاون بين الحاكم و الشعب الخائف من بغي الأقوياء كما في قصة ذي القرنين فقال: ﴿ قَالُواْ يَدَا الْفَرْنِيْنِ إِنَّ يَأْجُوحَ وَمَأْجُوجَ مُفْيدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ جَعَلُ لَكَ حَرَبًا عَلَىٰ أَن أَن يَعْفَلُ بَيْنَا وَيُبْتِعُ مِن اللهِ مَنْ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ

ومن ذلك صورة التعاون بين موسى وأخيه هارون عليهما السلام وقد سال الله تعالى أن يشد أزره بهارون في قيامه برسالته فقال :﴿ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِنْ أَعْلِي ۞ هَرُونَ أَخِي ۞ ٱشْدُدْ بِدِء أَزْدِي ۞ وَأَشْرِكُهُ



# التكافل في الإسلام

ولهذا كان هارون يعاون أخاه موسى عليه السلام في حضرته ويخلفه في قومه في غيبته.

#### ه. التكافل الاقتصادي

في مجال حماية الأموال ندب القرآن الكريم إلى توجيه الشروات إلى ما يخدم الصالح العام المجتمع ، ولهذا حرم الاحتكار وكنز الأموال ومنعها من التداول فقال : ﴿ وَاللَّذِينَ يَكُيْرُونَ لَلْمَجَمَع ، ولهذا حرم الاحتكار وكنز الأموال ومنعها من التداول فقال : ﴿ وَالَّذِينَ يَكُيْرُونَ لَلْمَا اللَّهَ مَن اللَّهَ مَن اللَّهَ مَا اللَّهَ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

كما منع ترك الثروة في أيدي العابثين من السفهاء المتلاعبين بالأموال فقال : ﴿ وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسُّمَهَاءَ المتلاعبين بالأموال فقال : ﴿ وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسُّمَهَاءَ الْمُولَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُو فِيكُا ﴾ (الساء: ٥)

كما أوجب أن يكون الإنفاق وسطاً بين الإسراف و التقتير فقال : ﴿ وَلَا يَخْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا نَبُسُطُهِكَا كُلُّ ٱلْبُسُطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴿ الإسراد، ٢٠٠

#### ١. التظافل الأدبي:

وهو التضامن في المشاعر و الأحاسيس وشعور كل فرد تجاه إخوانه بالحب والعطف والرعاية ، وتفقد أحوالهم ، وتطييب خواطرهم وهو ما تقرره أخوة الإيمان الواردة في قوله : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ (المحرف:١٠)

ويدخل في هذا حفظ حرمات الفرد وكفالة حقوقه وحرياته الخاصة وهو ما يقرره قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا يَسْخَرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْراً مِنْهُمْ وَلَا نِسَالًا مِن نِسْلَةٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ وَلَا نَلْمِزُواْ أَنفُسَكُمْ وَلَا نَنَابُرُواْ بِالأَلْقَنِ ﴾ (المحرات ١١٠)

#### ٧. التكافل بين المجتمعات الإنسانية:

وهو الذي ترسمه ملامح الأية الكريمة في قوله تعالى :

قالأية ترسم ملامح مبادئ تكافل دولي تنتظم بموجبه المجتمعات الإنسانية جمعاء في رباط عالمي هدفه إقامة المصالح للشعوب وتبادل المنافع العلمية والاقتصادية والبيئية و الأمنية وغير ذلك فيما بينهم مع الحفاظ على خصوصيات كل مجتمع.





### ومن صور التكافل الاجتماعي ما يلي :

### · . الشكافل الأسر ي :

التكافل الأسري أساسه الزوجين ، وذلك بتحمل المسئولية المشتركة بواجبات الأسرة ومتطلباتها المادية والمعنوية في حدود قوله ق : ( كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ) رواه البخاري

ولما كان المال هو قوام الحياة المادية ، والمرأة داخلة في ولاية زوجها ، فهو مسئول عنها بالنفقة كما قال تعالى : ﴿ لِلنَّفِقَ ذُوسَعَةٍ مِن سَعَيْقٍ وَمَن قُيرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ، فَلِينَفِقَ مِمَّا مَالَنهُ اللَّهُ ﴾ (الشدى ٧)

بل إن القرآن الكريم أوجب السكني والنفقة على الرجل طوال فترة العدة ، كما أن عليه أن يدفع لها أجرة إرضاع الولد منها في حال فراقها، قال تعالى : ﴿ أَسْكِنُوهُنَ مِنْ حَبْثُ سَكَتُم مِن وُجَدِكُمْ وَلَا شُمَازُوهُنَ لِنُسْيَقُوا عَلَيْهِنَ حَلَى فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَ حَقّى يَضَعَنَ حَلَهُنَ فَإِنْ أَرْضَعَنَ لَكُو فَالُوهُنَ وَلَا شُمَازُوهُنَ لِنُسْيَقُوا عَلَيْهِنَ حَلّى فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَ حَقّى يَضَعَنَ حَلَهُنَ فَإِنْ أَرْضَعَنَ لَكُو فَالُوهُنَ الْمُورَهُنَ ﴾ . (الطلاق : ٢)

وأوجب القرآن الكريم أيضًا حق الأبناء في ذلك كما قال تعالى: ﴿ وَعَلَى الْوَوْدِ لَهُ بِزَفْهُنَّ وَكِسُو الْمُنَ المُعْرُوفِ ﴾ البقرة: ١٣٣٠ ، وفي الحديث أن النبى عَنْ قال للسيدة هند بنت عتبة زوج أبى سفيان بن حرب رضى الله عنهما: (خذى ما يكفيك وولدك بالمعروف) رواه البخارى

قان لم يترك الوالد شبيئًا أنفق على الأبناء الورثة كما قال تعالى : ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكَ ﴾ (القرة ٢٢٣٠) .

كما أوجب على الآباء تكفل الأبناء بالرعاية والتأديب وتقويم السلوك وكل ذلك داخل في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ مَامَنُوا فُوّا أَنفُكُمُ وَأَهْلِيكُو نَازًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلْحِجَازَةُ ﴾. (التحريم ١٠٠) .

### ٣. التكافل بين الأقارب:

رعاية الأقارب والتوسعة عليهم عصمة للمجتمع من التفكك والزوال قال تعالى : ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ فَوَلْيَامُ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقْطِعُوا أَرْسَامَكُمْ ﴿ ﴾ . (مسد: ٢٢)

وحق الاقدارب يأتني بعد حق الوالدين والأبناء يقول الله تعالى : ﴿ وَأَعْبُدُواْ أَلِلْهُ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ، شَنَيْتُا ۗ وَ مِا لَوْ لِدَيْنِ إِحْسَنَا وَ بِذِى ٱلْفُسْرَقِ ﴾ . (الساء ٢٦٠)



# التكافل في الإسلام

والتكافل بين الأقارب يكون بالإعانة في الشدائد و الإنفاق عند الإعسار بأن لا يجد القريب عملاً أو مالاً ، فإنه يجب على الاقارب الموسرين كفالته المادية و المعنوية وذلك لما بينهم من الرحم والقرابة وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ فَثَاتِ ذَا ٱلْقُرْقَ حَقَدُم ﴾ (قريم: ٢٨)

وقد وضع القرآن من الأحكام والأنظمة ما يوجب دوام الصلة القوية بين الأقارب بحيث يكفل بعضهم بعضًا كما يوجب ذلك نظام النفقات ونظام الميراث ونظام العاقلة (العَصْبَة) في الديات،

#### ٢. كذالة البشيع

اليتيم هو من فقد والديه أو أحدهما ولا كاسب له ، وليس له قوة يكتسب بها.

وقد حث القرآن الكريم على رعاية الأيتام والاهتمام بهم فقال : ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَسَعَىٰ قُلْ إِصْلَاحٌ أَمُّمْ خَيْرٌ ﴾. (المدرة: ٢٠٠٠) وقال : ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَبَعَ فَلَا فَقَهَرْ ﴾ . (المحدد: ١)

#### وكفالة اليتيم تكون بأمور منها ا

- حفظ أموالهم والبعد عن كل تصرف يضر بها قال تعالى :﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَنِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي فِي الْحَسَنُ ﴾. (اللحام : ١٥٧)
  - وقال: ﴿ وَمَا ثُوا ٱلْمِنْتَىٰ أَمُوالُهُمُّ وَلَا تَنْبَدُّ لُوا ٱلْمُنْبِثَ بِالطَّلِيبِ ﴾.
  - استثمار أموالهم والإنفاق عليهم منها قال تعالى : ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمِسَنَعَ قُلْ إِصْلَاحٌ فَكُمْ خَيْرٌ ﴾.
     وقال : ﴿ وَأَرْزُقُوهُمْ فِيهَا وَأَكْمُوهُمْ وَقُولُواْ أَمْرُقَوْلًا مَعْرُوهًا ﴾.
- ◄ القيام بأمورهم والسعي في مصالحهم من إصلاح لطعامهم، وكسوتهم، وتعليمهم، وتهذيب سلوكهم، فإن لم يكن لهم مال أنفق عليهم ابتغاء مرضاة الله.

وإذا تصفحنا التاريخ الإسلامي وجدنا أن كثيرا من عباقرة المسلمين والمبدعين في كثير من المجالات كانوا فاقدين لأبائهم وهم صغار، وما ذلك إلا نتاج لتوجيهات القرآن التي كان يقوم بها المجتمع بشكل طوعي.

### 1. كفالة الفقراء والمساكين:

الفقراء هم المعدمون كليًا ولا يجدون شيئًا يسد حاجتهم الضرورية من مأكل وملبس ومشرب ومسكن ونحو هذا.



والمساكين هم من يجدون شيئًا من كفايتهم لا يسد حاجتهم الضرورية.

ومن تدبُّر آبيات القرآن نجد أن للفقراء والمساكين حقًّا في أموال الأغنياء، وما جرى لأصحاب الجنة الوارد ذكرهم في سورة القلم حينما اجتمعوا على حرمان الفقراء و المساكين ، فعوقبوا بنقيض، قصدهم قال تعالى : ﴿ فَنَادُوْا مُسْبِعِينَ ۞ أَنِ آغَدُوا عَلَى حَرَيْكُو إِن كُنتُمْ سَرِمِينَ ۞ فَاطَلَقُوا وَهُر بنقيض، قصدهم قال تعالى : ﴿ فَنَادُوْا مُسْبِعِينَ ۞ أَنِ آغَدُوا عَلَى حَرْدُ فَلَيْنِ أَنْ كُنتُمُ سَرِمِينَ ۞ فَأَطَلَقُوا وَهُر يَنْ فَعَنْ أَنْ اللهُ فَاللَّهُ إِنَّا لَمُسَالُونَ ۞ يَنْخَنْتُونَ ۞ أَن لَا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا لَمَسَالُونَ ۞ يَنْخَنْتُونَ ۞ اللهِ عَلَى حَرْدٍ فَلَدِينَ ۞ فَلَا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا لَمَسَالُونَ ۞ (القلم ٢١٠-٢١)

وكفاله الفقراء والمساكين تكون بتوفير الحاجات الأساسية للحياة من: مآكل، ومشرب، وملبس، وملبس، وملبس، وملبس، وملبس، وملبس، وعلاج، وتعليم، وذلك من خلال فريضة الزكاة المفروضة بقوله تعالى : ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّمُهُمْ وَأَزْرَكُهُم بِهَا ﴾ (التوبه ١٠٢٠)

وهي فرض على القادرين من المسلمين تجاه فقرائهم ومساكينهم من غير منَّ ولا أذى؛ لينتقع بها هؤلاء؛ ويرتفع مستواهم الاجتماعي ويحيوا حياة كريمة.

فإن لم تكفِّ الزكاة فإن القرآن فتح الطريق أمام التطوع والإحسان ابتغاء الثواب من الله لإعادة التوازن إلى المجتمع، قال تعالى : ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَقَّ تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ فَكُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ فَعَالَتُهُواْ مِن ثَنَاوُ أَلَا اللهِ عَلَيْهُ ﴾ (ال حوان : ٩٢)

### ء. التكافل بين الجيران وأبناء المي الواهد:

حث القرآن على رعاية الجار، وكف الأذى عنه وإيصال الخير إليه وفي هذا قول الله تعالى : ﴿ وَ بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِي ٱلْقُرْدِي وَٱلْمَالِدِينِ وَالْمَالِدِينِ وَالْمَالِدِينِ وَٱلْمُعَلِينِ وَالْمَالِدِينِ وَالْمَالِدِينِ وَٱلْمَالِدِينِ وَالْمَالِدِينِ وَالْمَالِدِينِ وَالْمَالِدِينِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وفي الحديث أن النبي ﷺ قال: • من كان يؤمن بالله واليوم الأخر فلايؤد جاره ومن كان يؤمن بالله واليوم الأخر فلايؤد جاره ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه (رواه البشاري) وكفالته تكون بأن يعاد في مرضه وإن أصابه خير يُهنّا به وإن أصابته مصيبة في أهله يُعَزِّي، ولايؤذي برائحة الطعام وهو محتاج إليه .

وهذا يجعل من الشارع والحي الواحد وحدة متكاملة متعاونة يحمون ضعفا هم ويكسون عاريهم.

### ٦. التكفل يكبار السن:

مستوليه كفالة كبار السن تبدأ بالأبناء أولاً، قال تعالى : ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَنَ بَوْلِدَيْهِ إِحْسَنَّا ﴾



# التكافل في الإسلام

وهذه الرعايه والكفالة إلزامية ديانة وقضاء لأن أوامر الدين توجب على الأبناء، وتلزمهم بذلك فإذا تهاونوا أو قصروا فيها ألزمهم القضاء بها.

ويعزز ذلك ماتزخر به النصوص القرآنية من ترغيب في الخير والإحسان وخاصة العاجزين بمافيهم كبار السن مطلقا ويحصل ذلك بفعل الخير تطوعا كما في قوله تعالى : ﴿ وَمَن تَطَوّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللّهُ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة ١٨٨١)

والرعاية لهم لاتقف عند الجانب المادى بل يدخل فيها الجانب النفسى والعاطفى قال تعالى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرُ أُمَّدُهُمَا أَوْ كَلَاقُمًا فَلَا تَقُل أَكُمَا أَوْ كَلَا نَتُهُرُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلًا كَرِيمًا ﴾ (الإسراء ١٣٠)

فإذا فَقدَ هؤلاء الأبناء انتقلت المسئولية إلى الأقارب القادرين فإن انعدموا انتقلت الى المجتمع بأسره.

#### talball! Jaki .v

اللقيط هو المولود الذي يوجد في الشارع أو ضل الطريق ولايعرف له أبًّا ولا أمًّا أومن يكون أبواه ماتا في ظروف غامضه ولا كافل له من الأقارب أو افتقر أبواه فقرًا مدقعا فإن خِيفَ عليه من الهلاك وجبت كفائته لما في ذلك من السعى لإحياء النفس الواردة في قوله: ﴿ وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَالُهَا أَهُا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ (الماند: ٢٢)

ويتولى رعايته وكفالته من شاء من المسلمين بشرط القدرة على كفالته وله بذلك الأجر عند الله تعالى كما قال : ﴿ فَكَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يُسَرَّهُۥ ﴾ (الإلاله ٧٠)

#### ٨. التكفل بدوى الاحتياجات العاصة :

وهم العميان وضعاف البصر والصم والبكم والصرعي والمعتوهين وكذا أصحاب الأمراض المزمنة.

وكل ذلك داخل في قوله تعالى : ﴿ وَتَمَاوَنُواْ عَلَى ٱلْمِرِ وَٱلنَّقُوَىٰ ﴾ (المائدة ٢) وفي نطاق قوله تَقَالَهُ: •ومن كان في حاجه أخيه كان الله في حاجته ((واه البخاري))

ورعاية هذه الشرائح بإقامة الدور الصالحة لهم وتغذيتهم والإشراف عليهم فإن أقاموا مع أهلهم فإن دور الرعاية تقوم بتعليمهم العلوم النافعة والمهن المناسبة.





#### ٠. المُكَمَّلُ بِالأَعْمَالُ المُطُوعِيةَ:

العمل التطوعي : هو ذلك الجهد أو الوقت أو المال الذي يبذله الانسان باختياره لأداء واجب اجتماعي يقوم به الفرد أو مجموعة من الأفراد في سبيل تقديم أية مساعدة لأي شريحة من شرائح المجتمع سواء كان مع ذوى الإعاقة أو المسنين أو الأيتام أو الفقراء المحتاجين وغيرهم .

وقد حث الله على العمل التطوعي من خلال كثير من الآيات قال تعالى : ﴿ وَمَّن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرٌ عَلِيمً ﴾ (البغرة: ١٥٨)

> وقال: ﴿ وَتُؤَيِّرُونِ عَلَىٰ أَنفُسِمَ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾ (المشرور) وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعِمْلُوا ٱلصَّنلِحَتِ أُوْلَتِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْمِرْيَةِ ﴾ (البينة ٧٠)

# (العوريطات

- 🔥 اذكر بعض صور التكافل التي دعا إليها القرآن الكريم.
- 🕜 هل يمكن للمجتمعات الإنسانية أن تتعاون لخدمة الشعوب في ظل مفهوم التكافل ؟ وكيف ذلك؟
  - ما أهمية التكافل في حياة الفرد والمجتمع؟
  - كيف نحقق مفهوم التكافل في الصور الأتية:

ب. حفظ الأموال العامة؟

أ. منع الجرائم؟

د. أصحاب العاهات؟

ج. تربية الأبناء؟

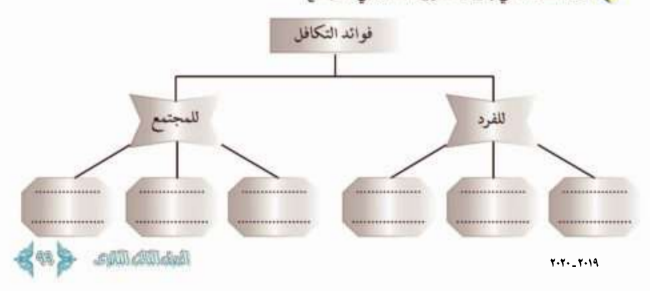
- - 📦 ماذا يحدث إذا ساد التكافل بين الناس؟
- 🔥 هل تستطيع ذكر بعض صور التكافل من حولك ؟ وكيف تفعُّلها لو اندثرت؟
  - ما أثر التكافل على الفرد والمجتمع؟
  - ( مَ قال تعالى : ﴿ وَتَمَاوَنُوا عَلَ ٱلَّهِ وَالنَّقُويُ ۖ وَلَا نَعَاوَتُواْ عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْمُدُوِّدِ ﴾. من خلال دراستك للتكافل استنتج ما تدعو إليه الآية الكريمة.
    - 🔥 كيف نحقق التكافل للفقراء والمساكين؟
- 🔥 التكافل شامل لكل حاجات المجتمع المادية أو المعنوية أو الفكرية ، وضح ذلك من خلال فهمك للدرس،
  - أساس التكافل إصلاح الفرد لذاته، كيف يكون ذلك؟





# التكافل في الإسلام

- شارك زملاءك في بيان صور من التكافل يمكن أن تسهم في خدمة المجتمع،
  - ۱۴ حدد بعض صور التكافل في الحي الذي تقيم فيه.
  - 🖈 فع علامة ( 🗸 ) أمام الصواب وعلامة (×) أمام الخطأ فيما يلي :
- التكافل شامل لكل بني الإنسان على اختلاف مللهم وعقائدهم.
- ب. التكافل الأسري يتحقق بعدم إنفاق الزوج على الأبناء في حال الفراق.
- ج. التكافل الاقتصادي يحافظ على الأموال العامة.
- د. التكافل الأدبي هو عدم شعور كل فرد بواجبه نحو الأخرين. ( )
- هـ. كفالة اليتامي باستثمار أموالهم واجب شرعي. ( )
  - 😿 اقرأ الآيات الآتية وبين الدروس المستفادة منها من خلال دراستك للتكافل :
    - قال تعالى: ﴿ وَلَا ثُوْتُوا أَلْسُفَهَا اَ أَمُولَكُمْ ﴾ (انساد ٥)
- ب. قال تعالى: ﴿ فَالُواٰ يَكَذَا ٱلْفَرْيَسِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُشْبِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ يَعَلُ لَكَ حَرْمًا عَلَىٰ أَن جَعَلَ بِيَسَا وَيُبِتَحُ سَدًّا ﴿ فَا ﴾ (الكباء : ٨٠)
  - ج. قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَيُّهِا ٱلَّذِينَ مَا مَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَغْلِيكُمْ نَارًا ﴾ (التعف ١)
- د. قال تعالى: ﴿ لَا بِنَهَ نَكُرُ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُعَيَّدُوكُمْ فِي ٱلذِينِ وَلَرْ يُمْرِجُوكُمْ مِن وَمَزَيَكُمُ أَن مَبْرُوهُمُ وَتُقْدِعُوا إِلَيْهِمْ ﴾ (السننسنة: ٨).
  - شارك زملاك في بيان صور من التكافل يمكن أن تساهم في خدمة المجتمع.
    - اكتب ثلاثة أشياء تعلمتها من فهمك للتكافل.
    - 🔌 كيف حقق النبي صلى التكافل بين المسلمين؟
    - أكمل الشكل الأتى بفوائد تحقيق التكافل في المجتمع:



### التكافيل في الميراث

### أهداف الدرس

### يتوقع في تهاية هذا الدرس أن بكون الطالب قادرًا على أن:

- ♦ يستم بعض أحكام المواريث
- بحفظ الآبات القرآنية الواردة في الدرس.
- يعبر عن فهمه الإيات المواريث في سورة النساء
- بشرح أوجه التكافل في أحكام الميراث

#### وقدوة:

الآيات التي وردت في سورة النساء تشريعًا لأحكام المواريث هي خمس آيات وهي :

- ١. قوله تعالى : ﴿ لِلرَّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَامُنَ وَللنِّسَالَةِ مُصِيتُ مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَفْرِيُّونَ مِمَّا قُلَّ مِنْهُ أَوْ كُثُرُ نَصِيبًا مُفْرُوضًا ﴾ (النساء :٧)
- ٢. قوله تعالى : ﴿ يُوسِيكُمُ أَنَّهُ فِي أَوْلَنِهِ كُمْ لِلذِّكَرِ مِثْلُ حَقِلًا ٱلأُنشَيِّينَ فَإِن كُنَّ بِسَاءُ فَوْقَ ٱلْنَتِينِ فَلَهُنَّ لُلْفَا مَا تَرَكُّ وَإِن كَانَتْ وَحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ وَلِأَبُونِهِ لِكُلِّ وَحِد مِنْهُمَا

ٱلشُّدُسُ مِمَّا ثَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَّهَ يَكُن لَّهُ وَلَدٌّ وَوَرِفَهُم أَيْوَاهُ فَلِأُوْهِ ٱلثُّلْثُ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِنِهِ ٱلسُّنُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِسِيَةٍ يُومِي بِهَا أَوْ دَيْنُ ءَابَا وَكُمْ وَأَبْنَا وَكُمْ لَا مَنْدُرُونَ أَيْهُمْ ٱوْرَبُ لَكُو نَفْعَا فَرِيضَكَةً مِن اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ (النساء١١)

- ٣. وقال: ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَكُوكَ أَزْوَجُكُمْ إِن لَّهِ يَكُنْ لَهُرَى وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الزُّبُحُ مِمَّا تَرَكِينَ مِنْ بَعْدِ وَسِيَّةِ يُوسِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَلَهُرَى الزُّبُحُ مِمَّا تَرْكُتُمْ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُّ فَلَهُ ذَالثُمُنُ مِنَا تَرَكَعُمُّ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةِ تُوسُونَ يهَمَا أَوْ دَيْنُ وَإِن كَانَ يَجُلُّ يُورَكُ كَلَنَةَ أَوِ آمْرَأَةٌ وَلَهُ, أَخُ أَوْ أَخْتُ فَلِكُلْ وَجِدِ مِنْهُمَا الشُّدُسُ فَإِن كَانُوا أَكْثُرُ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاتُهُ فِي الثُّلُثِ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَبْن غَيْرَ مُضَكَارًا وَصِينَةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيدٌ خَلِيدٌ ﴾ (النساء: ١٢)
- ٤. قوله تعالى : ﴿ وَلِحُلْ جَعَلْتَا مَوَلِي مِمَّا تَرَكَ الْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَنْنُكُمْ فَنَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا﴾ (النساد٢٢)

وقال تعالى : ﴿ يَسْتَغَنُّونَكَ قُلِ اللهُ يُغْتِيكُمْ فِي الْكَلْكَلَةُ إِنِ امْرُةًا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ وَلَهُ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهُمَا الثَّلْثَانِ مِنَا تَرَكَ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمْا وَلَدُّ فَإِن كَانَتَا الْتَسْتَيْنِ فَلَهُمَا الثَّلْثَانِ مِنَا تَرَكَ وَإِن فَلَهُمَا يَضَاء وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمْا وَلَدُّ فَإِن كَانَتَا الْتَسْتَيْنِ فَلَهُمَا الثَّلْثَانِ مِنَا تَرَكَ وَإِن كَانَتُا إِن لَمْ يَكُن لَمْا وَلَدُّ فَإِن كَانَتَا الْتَسْتَيْنِ فَلَهُمَا الثَّلْثَانِ مِنَا تَرَكَ وَإِن اللهِ عَلَى اللهِ وَلِن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَي اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ا

### تنظيم أحكام المواريث في الإسلام مبنى على عدة أمور وهي ،

- ◄ الاعتراف بحق الإنسان في أن يملك وهذا ما دلت عليه آيات المواريث التي جاءت في سورة النساء عبرت عن الأنصبة والفرائض بما يفيد انتقال ملكية الأنصبة إلى الوارثين وفي هذا يقول الله تعالى ﴿ لِللَّذِي مِثْلُ حَفِلْ ٱللهُ تَعَلَى ﴿ لِللَّذَي مِثْلُ حَفِلْ ٱلْأُنتَيَيْنِ ﴾ (النساء ١١٠) والملاحظ هذا أنها قرنت لفظ «الذكر» في الآية باللام التي تفيد الاختصاص والملكية ، وتأتى هذه اللام أيضا في كل نصيب كما قال تعالى: ﴿ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا مَنْ النساء ١١٠)
- ◄ اختصاص قرابة معينة للمورّث في أن ينتقل إليها ما يملك بعد موته ، لأن أقارب الميت هم الذين يحملون همه ويبادرون إليه في كل مناسبة يحتاج فيها إليهم ، وهم الذين يرتبط بهم أكثر من غيرهم ، وخاصة الأولاد والزوجة والأب والأم والأخوة والعصبة عموماً.
- ➤ ضمان تفتيت الثروة وعدم تجميعها في أيدي عدد قليل من الناس ، وهذا يدعو إلى أن يضاعف الإنسان جهده في تنمية ماله ؛ مما يضمن للأمة النفع والفائدة من هذا الجهد ، وانتفاع ورثته من هذا المال من خلال التكافل الاجتماعي في نظام الإرث، كما يؤدى تجميع المال في أيد قليلة إلى أن يكون المال في أيد الأغنياء وحدهم، ويترتب على هذا مفاسد خطيرة، فتسبود أخلاق الأنانية في المجتمع والاستغلال، واستعباد الإنسان للإنسان ، وحرمان المجتمع من الانتفاع بالموارد التي وهبها الله للناس جميعا وما يؤدى إليه ذلك من انتشار الحقد والحسد والبغضاء والكراهية بين الناس.
- ارتباط نظام العيراث في الإسلام بشكل قوى بنظام النفقات عملاً بقوله تعالى : ﴿ وَعَلَى الْمُولُودِ أَمُهُ وَدُوتُهُمْ وَكُودُ لَهُ عَلَمُ وَكُودُ لَهُ إِلَا مُولُودٌ لَهُ مِولَدِهُ وَلِيهِ وَالدَهُ إِلَا مُولُودٌ لَهُ مِولَدِهُ وَلَيهِ وَلَيهِ وَلَيهِ وَكُلُودُ لَهُ مِولَدِهُ لَهُ مِولَدِهُ وَكُلُودُ لَهُ مِولَدِهُ وَلِيهِ وَمُلَى اللهِ مَعْلَى وَلَيهِ وَمُعْلَى اللهِ وَمُعْلَى اللهِ وَمُعْلَى اللهِ وَمُعْلَى اللهِ وَمُعْلَى اللهِ وَمُعْلَى اللهِ اللهِ وَمُعْلَى اللهِ وَاللهِ وَمُعْلَى اللهِ وَاللهِ وَعَلَى اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَلّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ

فكل من يمكن أن يرث من المتوفى إذا ترك مالا واجب الاتفاق عليه في حياته إذا كان محتاجا وينتقل





هذا الواجب من شخص لأخر تبعا لمكانته و أولوياته في الحصول على الميراث،

أما جملة الأحكام التي شرعها الإسلام تحقيقا لمبدأ التكافل الاجتماعي والمعيشي فقد راعي الإسلام في توزيم الإرث على المستحقين للتركة الأمور الآتية :

◄ إقرار مبدأ عظيم وهو أن للنساء نصيبًا من تركة أقربانهن مثل الرجال ، مهما بلغت قيمة التركة ، وأن هذا الحق مفروض لهن من الله ، وذلك واضح في قوله تعالى : ﴿ إِلْرَجَالِ نَصِيبُ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَاللَّهِ وَلَكُ وَاضح في قوله تعالى : ﴿ إِلْرَجَالِ نَصِيبُ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَالنَّا فَلَ مِنهُ أَوْ كُثُرُ نَصِيبًا مَّقُرُوضًا ﴾ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ مِمَّا قُلْ مِنهُ أَوْ كُثُرُ نَصِيبًا مَّقُرُوضًا ﴾ (النساد٧)

إلا أن هذا النصيب لا يتساوى مع الرجل ، فالرجل نصيبه ضعف الأنثى لارتباط ذلك بتصور اقتصادي ويناء اجتماعي يقوم على أسس وهي :

أن النظام الإسلامي كلف الرجل بمهمة الكسب والعمل والحصول على المال وذلك لما أودعه
 الله في الرجل من قدرات غير التي أودعها في الأنثى.

ب. إن الرجل مكلف شرعا بتكاليف إضافية لم تكلف بها المرأة كالإنفاق، حيث يجب على الرجل الإنفاق على زوجته وأولاده وعلى بناته ما لم يتزوجن وعلى إخوته وأبويه في حالة الفقر والحاجة. أما الأنثى فليست مكلفة شرعا بالإنفاق على أحد ، وهكذا تكون حاجة الأنثى إلى مال التركة دون حاجة الذكر الوارث ، سواء أكانت بنتا أم أختا لأن الزوج يتولى الإنفاق على زوجته وأسرته.

وقد رد على ذلك أن الرجل هو المكلف بمهر الزواج وإعداد السكن وما يتبعه من أثاث، وهو المكلف أيضاً باللباس والعلاج ووسائل المواصلات والهدايا وما يطرأ من نفقات أخرى بوصفه قُيِّمًا على الأسرة .

ويتدقيق النظر نجد أن نصيب الوارث الذكر يتعرض لنقص بسبب ما عليه من التزامات مالية، بينما نصيب الأنثى ينمو لأنها معفاة من أى التزام مالي ومعيشي تجاه أسرتها ، بل هي التي تأخذ المهر إذا تزوجت وتنال الهبات والهدايا من أبيها وزوجها وأبنائها وأقربائها ، الأمر الذي



# التكافل في الإسلام

يجعل رصيدها العالي في حاله نمو وازدياد مطرد وفي بعض الحالات يكون فيها نصيب الأنثى متساويا مع الرجل كما في قوله تعالى :﴿ وَلِأْبُونَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدِ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا رَّكَ إِن كَانَ لَكُ مُسَاوِيا مع الرجل كما في قوله تعالى :﴿ وَلِأَبُونَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدِ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا رَّكَ إِن كَانَ لَكُ مُنْ اللهُ وَالساء ١١١)

- طلب القرآن الكريم من الورثة إعطاء جزء ولو كان يسيراً قليلاً من التركة للأقارب الذين لا نصيب لهم في التركة في نظام الميراث الجديد الذي جاء به الإسلام تطييباً لقلوبهم وكذلك التصدق على من حضر من اليتامى والمساكين وذلك واضح في قوله تعالى :﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسَمَةَ أُولُوا ٱلقُرْنَ مَن حضر من اليتامى والمساكين وذلك واضح في قوله تعالى :﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسَمَةَ أُولُوا ٱلقُرْنَ وَلَا مَعْمُوفًا﴾ (النسامه)
- آكد القرآن الكريم على حق الصغار في الديراث، وعدم هضم حقهم سواء أكانوا ذكوراً أم إناثاً عند القسمة من قبل كبار الورثة وكذلك الحفاظ على هؤلاء اليتامى من قبل إخوانهم أو أعمامهم أومن هم في كفالتهم وخاصة في غياب رقابة الدولة على إجراءات قسمة التركة وذلك واضح في قولة تعالى :﴿ وَلَيْحُشُ الَّذِينَ لَوْ تَرْكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ دُرِّيَةٌ ضِعَنفًا غَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْبَتْغُوا الله وَلَيْعُولُوا قَولًا سَدِيدًا الله إِنَّ اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ فَلْلُما إِلَمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ مَارًا وَسَيَصْلُونَ مَعِيرًا الله (النساء ١٠٠١)
- ◄ أن الميراث يعطي لقريب المتوفى الذي يعتبر شخصه امتداداً في الوجود لشخص الميت من غير تغرقة بين صغير وكبير ، ومن هنا كان أكثر أفراد الأسرة في الميراث هم الأولاد الذين ينتمون إليه ويحملون اسمه ، وهذا قانون جرت عليه الطبيعة لأن الإنسان تنتقل إليه خصائص صفات أبيه الخلقية فأولى أن ينتقل إليه أيضاً حق الإرث المالي.

وهذا المبدأ لا يمنع غير الأولاد أن يشاركوا في التركة، حيث تشاركهم أرملة الميت التي هي أم أولاد الميت ، كما يشاركهم أبو الميت وأمه اللذان هما الجد والجدة ، وقد يشارك الأولاد في الميراث إخوة الميت وهم أعمام الأولاد إن لم يكن للميت أبناء ذكور.





ومع هذا قان حصة الأولاد عموماً لا تترل عن نصف التركة غالباً وهي نسبة عالية يستحقونها باعتبار أنهم أقرب الناس لشخص والدهم المتوفي.

وقد راعي الإسلام في ذلك حاجة قريب الميت المال ولو مستقبلاً ، فكلما كانت الحاجة أشد كان النصيب من التركة أكثر ، ولعل ذلك هو السر في أن نصيب الأبناء أكثر من الأبوين مع أنهم يتقاربان في درجة القرابة ، ولكن لما كانت حاجة الأبناء إلى المال أشد كانت حصتهم من الميراث أكثر لأنهم في الغالب ذرية ضعفاء يستقبلون الحياة بتكاليفها ولوازمها الحالية.

أما الوالدان فهما في الغالب من أصحاب الأموال ، فضلاً عن أنهما يستدبران الحياة، فحاجتهما إلى المال ليست كحاجة الأبناء الضعفاء ، وكل ذلك واضح في قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمَّ لِلذَّكُو مِثْلُ حَفِلِ ٱلْأَنْشَيْنُ فَإِن كُنَّ لِسَالَهُ فَوْقَ ٱلْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلْنَا مَا تَرَكُّ وَإِن كَانَتْ وَحِدَةً فَلَهَا ٱلتَصْفُ وَلِأَبُونِهِ لِكُلِّ وَجِدِ مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدُّ وَوَرِئَهُ وَأَنواهُ فَالْأَتِهِ الثُّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ: إِخُورٌ ۚ فَلِأَيْهِ ٱلشُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةِ يُومِي بِهَا أَوْ دَيْنُ مَابَا وَكُمْ وَأَبْنَا وَكُمْ لَا تَدَرُونَ أَيْهُمْ أَقْرَبُ لَكُو نَفْعًا فَرِيضَكَةً مِن اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ (النساء: ١١)

- ◄ راعي الإسلام توزيع التركة وعدم تجميعها في أيد قليلة ، حيث لم يخص الميراث بوارث واحد يستبد به دون غيره ، فلم يجعل التركة الولد الكبير ، كما أنه لم يجعل الذكور دون الإناث ولا للأبناء دون الآباء ، بل لم يُجِز للمورث أن يخص بتركته من يشاء من أقاربه وأصدقائه ، ويمنعها عمن يشاء من أقاربه وأهله ، بل تولى الإسلام توزيعها على أعداد من الورثة بحكم صلة القرابة ، وهذا بدوره يجدد نشاط المجتمع الاقتصادي والمعيشى،
- ◄ حددت الآيات نصيب الأزواج من بعضهم البعض وفي ذلك يقول تعالى ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَسُولَ أَزْوَجُكُمْ إِن أَوْ يَكُن لَّهُ كَ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ ٱلزُّبُحُ مِمَّا تَرَكْنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيبَةِ يُوصِيبَ بِهِمَا أَوْ دَيْنِ وَلَهُرَى ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَّتُمْ إِن لَمْ يَكُن لَّكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الشُّمُنُّ مِمَّا مَرَكَنَّمُ فِنْ بَعْدِ وَصِيَّةِ تُوصُونَ بِهِمَا أَوْ دَيْنُ وَإِن كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلَنَةً أَوِ الْمَرَأَةُ وَلَهُ، أَخُ أَوْ أَخَتُ فَلِكُلْ وَحِدٍ مِنْهُمَا الشُّدُسُ فَإِن كَانُوٓا أَكُثُرُ مِن ذَٰلِكَ فَهُمْ شُرَكَاتُهُ فِي ٱلثُّلُثِ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوْمَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَازَ وصينَة مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيدٌ حَلِيدٌ ﴾ (الناء:١١)

femolia lings

# التعاقل في الإستام

وقد حددت الآية نصيب الرجل من زوجته المتوفاة بالنصف إذا لم يكن لها ذرية ، والربع إذا كان لها ذرية سواء كانت هذه الذرية منه أو من غيره.

وأما المرأة فلها في تركة زوجها المتوفى الربع إذا لم يكن لها ذرية والثُمن إذا كان له ذرية منها أو من غيرها ، وفي حالة وجود أكثر من زوجة فإنهن يشتركن في هذا النصيب.

وقد أشركها الإسلام في ميراث زوجها لأنها شاركت بشكل مباشر أو غير مباشر في تحصيل هذه الثروة التي تركها زوجها المتوفى، فهي التي أنجبت أولاده وقامت على خدمته وخدمة أولاده وبذلك وفرت له الوقت لجمع هذا المال الذي تركه وربما عملت بيديها معه في مهنته.

◄ في حالة الكلالة ـ أي عدم وجود الآب أو الجد ،وعدم وجود الأولاد ـ فإن الآخ من الآم يصبح الأقرب ويرث وكذلك الأخت من الآم . حيث يرث الواحد أو الواحدة عند انفرادهما (السدس) وإن كانوا أكثر من واحد يرثون (الثلث) بالتساوى ويحجبون بالآب والجد والأبناء وأبناء الأبناء الذكور .

ومفهوم الأقرب هنا أن يمنع ذوي القربي من بقية الأقارب كالعمة والخال والخالة و أبنا هم.

وله منذا يقول الله :﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُّ يُورَثُ كَلَنَةٌ أَوِ اَمْرَأَةٌ وَلَهُۥ أَعُ أَوْ أَخَتُّ فَلِكُنِّ وَجِدِ مِنْهُمَا الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله عَلَى





# التوريات

- 🔥 ما الأمور التي يبني عليها نظام المواريث في الإسلام؟
  - على لم يتساو نصيب الرجل مع المرأة في الميراث.
    - لماذا يعطى الميراث لقريب المتوفى دون غيره؟
      - قال تعالى :﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ ﴾

من خلال دراستك ما الذي يستفاد من هذه الآية؟

- اذكر الأضرار التي تترتب على تجميع الثروة في أيد قليلة؟
- 🕥 شرع الإسلام جملة من الأحكام تحقيقاً لمبدأ التكافل الاجتماعي بين الورثة ، اذكر ثلاثة منها؟
  - اذكر الآيات الدالة على حفظ حقوق الصغار في الميراث.
  - اقرأ النص الأتي وبين وجه النكافل الاجتماعي فيه من خلال دراستك --
  - 1. قال تعالى: ﴿ يُوسِيكُمُ آلِلَهُ فِي آوْلَكِ كُمْ يُلذِّكُم مِثْلُ حَظِد ٱلْأُنشَيِّين ﴾ (النساء ١١)
  - ب. قال تعالى: ﴿ وَلِأَ بُونِهِ لِكُلِّي وَجِهِ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا تَرْكَ إِن كَانَ لَلَّهُ وَلَد ﴾ (النساء ١١).
    - ج. قال تعالى: ﴿ وَلَهُ كَ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرْكُتُمْ إِن لَّمْ يَكُنُن لَّكُمْ وَلَدٌّ ﴾ (النساء ١٢).
- د. قال تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَنَةً أَوِ امْرَأَةٌ وَلَهُ ، أَخُ أَوْ أَخَتُ فَلِكُلْ وَحِدِ مِنْهُمَّا ﴾

(Himle TI).



# ٣ سماحة الإسلام في احتساب الزكاة

### مقت مة :

# يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن:

أهداف الدرس

- عدد الهدف من الزكاة.
- يستنج الأساس العقدي
   الذي تقوم عليه الزكاة.
- يوضح أثر الزكاة في الفرد والمجتمع.
  - عدد مجالات الزكاة.
- يفسر الآيات القرآنية الواردة في الدرس.

# الزكاة تشريع مالي منظم لتحقيق تكافل اجتماعي لا يعتمد على التبرعات القردية التطوعية، وهدفها تحقيق الكفاية في الحاجات الضرورية كالمطعم والمشرب والملبس والمسكن وسائر الحاجات اللازمة.

والزكاة من مباني الإسلام العظام، فهي ركنه الثالث بعد الشهادتين والصلاة كما في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي في قال: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا الله وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة و إيتاء الزكاة والحج، وصوم رمضان ، رواه البخاري

# وهي هريضة إسلامية لها أساس عقدي وأخلاقي:

أسا الأساس العقدي فهو أن المال في يد الأغنياء ليس إلا وديعة الله استخلفهم في حفظه وإدارته وتوزيعه بما رسم لهم من طرق صالحة مقيدة قال تعالى: ﴿ مَا مِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَأَنفِغُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخَلِّفِينَ فِيهِ ﴾ (المديد: ٧) وقال: ﴿ وَمَا تُوْهُم مِّن مَّالِ أَقْدِ ٱلَّذِي مَا تَنْكُمُم ﴾ (الدور: ٢٢)

وأما الأساس الأخلاقي فهو مبدأ التكافل الاجتماعي للزكاة لأنه لا يعقل أن يستقل الأغنياء بما ملكوا من أموال ، ويهلك الفقراء الذين قصرت أيديهم عن أرزاقهم لمرض أو إعاقة ، أو عاهة أو حاجة.

والزكاة أداة التوزيع الأساسية في الإسلام ، ولضمان استمرارها جعلها الله أحد أركان الدين ، فهي لا تخضع لظروف اجتماعية طارئة ، وهي بهذا تتميز بالاستمرارية وعدم الانقطاع ، لأنها حق ثابت في المال يجب إخراجه عند استيفاء شروطها .

وقد مدح الله القائمين بها في أيات كثيرة قال تعالى: ﴿ وَحَعَلْنَهُمْ أَيِمَةُ يَهَدُونَ يِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِي الله القائمين بها في أيات كثيرة قال تعالى: ﴿ وَحَعَلْنَهُمْ أَيْمَةُ يَهَدُونَ يَأْمُرِنَا وَأَوْحَيْنَا ۖ إِلَيْهِمْ فِي اللهِ ال

وقال تعالى : ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهَلُهُ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِهِ مَرْضِيًّا ﴾ (سيم ٥٥٠)





# وقال ﴿ يَجَالُ لَّا ثُلْهِمِهُمْ يَحْدَرُ ۚ وَلَا يَبِّعُ عَن ذِكْرِ آلَّهِ وَإِقَادِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآهِ ٱلزُّكُوَّةِ ﴾ ( النور : ٢٧ )

وهى بهذا سبب لنيل رحمة الله، قال تعالى :﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْكُلُ فَيَوْ فَسَأَحُتُهُمَا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ وَرُوْتُونَ ٱلرَّكَوْدَ ﴾ ( الأعراف : ١٥٦) والركاة جوانب متعددة في التكافل بين أفراد المجتمع المسلم ، وهذه الجوانب منها ما هو معنوي ، ومنها ما هو مادي.

# أما المعنوي فيتمثل في الآتي:

- الزكاة حفظ للعلاقات الأسرية، وذلك لتوفيرها مصدر رزق مستقل لعائل الأسرة، وتمكين الأبناء بهذا من العيش في ظلال ذويهم في جو نفسي مستقر، وبيئة مادية مناسبة.
- ٢. أنها سبب لتحقيق التعاون والتواصل بين أفراد المجتمع المؤمن وتتكيد للإخوة والمحبة بينهم، لأن مُد يد العون وإسداء المعروف والسعي في المصالح والتخفيف من الآلام سبب لكسب المحبة والمودة بين أفراد المجتمع.
- تسبهم الزكاة في حل مشكلة المشردين واللقطاء من أبناء المجتمع المسلم، لإمكان صرف سبهم أبناء السبيل إلى اللقطاء والمشردين.
- ٤. الزكاة بناء للموارد البشرية لأنها حرب على البطالة والتسول، لأن من أموال الزكاة ما يمكن إعطاؤه للقادر على الكسب العاطل بما يمكنه من حرفته من أدوات أو رأس مال، ومنها يمكن أن يدرب على عمل مهني يحترف منه ويعيش منه، بل ويمكن منها إقامة مشروعات جماعية يستقل بها العاطلون.
- ٥. تسبهم الزكاة في حل مشكلة العزوية، وذلك بالمساعدة في نفقات الزواج إن كان من أهل الحاجة،
   ويذلك يستجيب لنداء الإسلام من غض البصر وإحصان الفرج وإقامة الأسرة المسلمة.
- ٦. تشجيع الزكاة على الاستثمار لأنها تجب في المال الموضوع للنماء بالفعل كالحيوانات التي تنمو وتلد و الأرض التي تزرع والمال المرصود للنماء بالقوة كالنقود وهي بذلك من أحد وسائل إجبار المالك على ألا يترك ماله بلا استثمار، وإلا صار العال في تناقص مستمر، وقد أشار إلى هذا النبي تَقَة حين قال: ( ألا من ولي يتيمًا له مال فليتجر فيه ولا يتركه حتى تنكله الصدقة ) رواء الترمذي
- الزكاة عون للعاجزين عن الكسب بدنيًا، أو الذين انسدت أمامهم أبواب الكسب في حالات مؤقتة،
   كما أنها عون لأصحاب الحاجات الطارئة من الغارمين، ومن أصابتهم جوائح السيول، أو الحرائق،
   وكذا أبناء السبيل الغرباء المنقطعين عن أهلهم ومالهم.
- ٨. الزكاة مصدر من مصادر دعم الجهاد بكل وسائله من قول أو فعل بأي ميدان من ميادين الخير
   و الإصلاح في الحياة، كما أنها تقوية للحكومات حتى لا تخضع للاستعمار السياسي والسيطرة
   الأحنية.

desp intelligence

# التكافل في الإسلام

- ٩. كما أن الزكاة سبب لتنمية الروح الاجتماعية بين أفراد المجتمع المسلم لشعور كل فرد يخرج الزكاة بعضويته الكاملة في المجتمع وتفاعله معها، ومشاركته في تحقيق المصالح الاجتماعية، والنهوض بالمجتمع ، وبذلك يرتفع كيانه المعنوي كما يشعر آخذ الزكاة بقيمته وقدره وأنه لا يضيع و لا يهمل بين أفراد مجتمعه إذ هو في مجتمع يعتني به ويرعاه عند حاجته.
- ١٠ . تساعد الزكاة على نشر الدعوة وإعلاء كلمة الله، وذلك بتأليف القلوب عليه، ودعوة الشعوب إليه،
   لأن ذلك دعوة إلى سبيل الله، وهذا داخل في سهم تأليف القلوب في الزكاة.
- ١١ الزكاة نداء للأغنياء للإسهام في المصالح الاجتماعية التي لا تفي موارد الدولة بإنشائها كالمصانع والمستشفيات والمدارس ونحوها ليطهر المجتمع من جراثيم المرش، ويخفف على الدولة ضغط العاطلين من المتسولين ونحوهم الذين يهددون الأمن ويقلقون راحة الجميع ، وفي هذا سد للأفكار الهدامة والفوضى المفسدة التي تزعزع الأمن والاستقرار وتقضى على الهدوء والسكينة.

أما الجانب المادي فهو يتمثل في مصارف الزكاة الثمانية التي حددها الله بقوله: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ اللَّهِ عَلَيْهَا وَٱلْمُولَافَةِ فُلُومُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمَسْرِمِينَ وَفِي سَيِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ المناوية ١٠٠)

وهذه المصارف الثمانية تتنوع بين مجالات الضمان الاجتماعي وهم: الفقراء والمساكين والعاملين عليها والغارمين وأبناء السبيل.

ومجالات النشاط الدعوي والعسكري والمصالح العامة للمجتمع وهم: المؤلفة قلويهم وفي الرقاب وفي سبيل الله .

# ومجالات الضمان الاجتماعي بيانها كالأتي :

### الفقراء والوساكين،

الفقراء والمساكين هم أهل الحاجة الذين لا يجدون ما يكفيهم، فلا فرق بينهم من حيث الحاجة واستحقاق الزكاة وإنما الفرق بينهم فيمن هو أشد حاجة، والظاهر أن الفقير أشد حاجة من المسكين والذلك قدم الفقراء على بقية المستحقين في قوله : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُحَرَاةِ وَٱلْسَتَحَكِينِ وَٱلْمَعَلِينَ عَلَيْهَا وَاللّهُ وَالْمَا الْفَرَاء على بقية المستحقين في قوله : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُحَرَاةِ وَٱلْسَتَحَكِينِ وَٱلْمَعَلِينَ عَلَيْهَا وَالنّهَ لَلْهُ مَا الله على بقية المستحقين في قوله : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُحَرَاةِ وَٱلْسَتَحِينِ وَٱلْمَعَلِينَ عَلَيْهَا وَالنّهَ لَقُومُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمُعَلِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَآتِنِ ٱلسَّبِيلِ) (التوبة : ٢٠)

لانهم أحوج من غيرهم وأسوأ حالاً، وقد تكون لهم موانع تحول دون تكسبهم أو لا يقدرون على التكسب لاسباب خاصة، ويؤيد ذلك قوله تعالى : ﴿ لِلْفُعُرْآءِ ٱلَّذِينَ أَحْسِرُوا فِي سَيِسِلِ ٱللَّهِ لَا يَسَعَلِ عُونَ ضَرَوا فِي سَيِسِلِ ٱللَّهِ لَا يَسَعَلِ عُونَ ضَرَوا فِي سَيِسِلِ ٱللَّهِ لَا يَسَعَلِ عُونَ صَرَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو





# بينما المسكين هـو الذي له شـيء يملكه ولا يكفيه ويؤيده قوله تعالى : ﴿ أَمَّـا السَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمُسَنِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ ﴾ (الكبف ٧١٠)

فسماهم مساكين مع أن لهم سفينة يعملون فيها.

وهذا الصنف من الفقراء والمساكين يعطون مقدار كفايتهم وحاجتهم سواء كانت الحاجة ناشئة عن العجز الفردي والمقعدين ومن به عاهة لا يستطيع منها ضربًا في الأرض ، أو كان الخلل اجتماعيًا كعدم توفر المال مع القدرة على الكسب أو الأرامل أو المطلقات ونحوهم ، فإنهم يعطون ما يكفيهم.

وحد الكفاية لا يقتصر على ضروريات الحياة اليومية من مأكل، ومشرب، وملبس، ومسكن، بل يمتد إلى ما يلزم لتهيئة حياة كريمة للفرد من توفير الرعاية الطبية أو التعليم الأساسي ونحو ذلك.

والظاهر من حكمة تشريع الزكاة أن حد الكفاية هنا هو إصلاح الحال بإعطاء الفقير والمسكين من الزكاة، حتى تخرجه من حد الحاجة إلى حد الكفاية، بل يعطى من ذلك ما يغنيه عمره كله بتقدير العمر الغالب لأمثاله في بلده.

وعلى هذا إن كان المحتاج صاحب حرفة أعطي من الآلات في حرفته ما يكفيه لتمام النفقة عليه وعلى عياله، مع مراعاة اختلاف الحرف في البلاد والأزمان و الأشخاص.

وإن كان صاحب علم أعطي من المال ما يغنيه وعياله ويفرغه لهذا العلم طيلة عمره من كتب وأجرة معلم وغير ذلك.

ويراعي في حد الكفاية اختلاف ظروف المجتمعات زمانًا و مكانًا، بل قد يختلف ذات المجتمع من فترة إلى أخرى .

## ٣. العاملون عليها :

وهم الموظفون الذين يضاف إليهم تحصيل الركاة ممن تجب عليه وليس لهم مصدر رزق إلا عملهم هذا فلهم نصيب فى حدود المعقول مما يحفظ للعامل عليها حياته ويقوم بحاجاته الأساسية لا أن يستنزف ما يجمع من زكاة للإنفاق على نفسه ويترك الفقير محتاجًا وأصحاب بقية الوجوه محرومين من الركاة رغم أنهم المستهدفون الأصليون، وقد كان هذا نظامًا متبعًا في صدر الإسلام والعهود التي احتفظت للزكاة بنظامها الخاص في التحصيل والتوزيع وكان به يستحق العامل أجرة عمله من نفس مال الزكاة.

### ع. الفارمون:

مساعدة المدينين المعسرين مبدأ عظيم جات به الشريعة رحمة بهم وتقديرًا لظروفهم القاسية، وهم عنصر قوي من عناصر التكافل الاجتماعي للزكاة يسهم في وحدة المجتمع ويجعلها قوية قائمة على



# التكافل في الإسلام

# الأخوة والمحبة والتضامن والتراحم وفي القرآن الكريم يقول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ كَانَ دُوعُسْرُو فَنَظِرَةً الله عَالَى: ﴿ وَإِنْ كَانَ دُوعُسْرُو فَنَظِرَةً إِلَّا مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُوا خَرِ لَكُمْ ﴾ ( البقرة ٢٨٠٠)

وفي الحديث : (من سره أن ينجيه الله من كرب يوم القيامة فلينفس عن معسرٍ ويضع عنه ) رواه سلم والغارمون نوعان :

- أ. الغارم لنفسه وهو من استدان في نفقة أو شراء أثاث ولا قدرة له على السداد، ويعطى من الزكاة والحال هذه ما يسد به الدين شريطة أن لا يكون غنياً قادرًا على السداد.
- ب. الغارم لمصلحة غيره وهم أصحاب المروءة والمكرمات والهمم العالية الذين يتحملون المال للإصلاح
   بين الناس عند قيام الفتن والشرور والعداوات كما لو تحمل مالاً نظير الصلح بين الطرفين من
   المسلمين.

وفي مثله من استدان للإنفاق على مؤسسة لليتامى أو مستشفى لعلاج الفقراء أو بناء مدرسة عامة، وقد جاء في حديث قبيصة بن ذؤيب أنه تحمل حمالة ، فجاء إلى النبي تلك يساله في حمالة تحملها فأعطاه النبي تلك وقال له «يا قبيصة إن المسالة لا تحل إلا لأحد ثلاثة» وذكر منها: «ورجل تحمل حمالة فحلت له المسالة حتى بصبيها ثم بمسك». رواه النسائن

# 0. ابن السبيل:

ابن السبيل هو المسافر الذي انقطع عن بلده وبَعُد عنه ماله ، واحتاج إلى مال في إتمام مهمته والرجوع إلى بلده.

وهذا يصدق أيضًا على الذين يقومون من تلقاء أنفسهم وبأموالهم برحلات كشفية إلى البلاد الإسلامية لدراسة أحوالها وتوثيق الروابط بينها .

ولا يدخل في هذا المسافرين بقصد النزهة والرياضة في البلاد الأجنبية ويصرفون أموالهم في غير أوطانهم .

وهؤلاء يعطون من الزكاة بقدر ما يوفر لهم مأوي وطعام ونفقة سفر وكسوة حتى يصل إلى مقصده أو موضع ماله .

# وأما مجالات النشاط الدعوى أو العسكري أو المصالح العامة للمجتمع فتتمثل في الأتي ،

# ا. المؤلفة قلوبهم:

تأليف القلوب مبدأ عظيم، لأنه من سُبل الدعوة إلى الله، والمؤلفة هنا هم ضعفاء الإيمان الذين يخشى عليهم الردة عن الإسلام إذا لم يعطوا.

كما يتناول أهل الرأي الذين هم أهل لقضاء مصالح المسلمين الهامة من غير المسلمين.





وهذا النوع أخرجه سيدنا عمر بن الخطاب صَنْ من دائرة الاستحقاق بدعوى عدم الحاجة إليه، والواقع أن تصرفه هذا ليس نسخًا للحكم حتى يستمر وإنما هو تطبيق لوصف الاستحقاق بحيث إذا وجد وصف المؤلفة وجد الاستحقاق، وإن عدم وصف المؤلفة عدم الاستحقاق.

# ٦. في الرقاب:

وهذه الناحية قد انقرض أفرادها بانقراض الرق ، ولكن يصل محله الآن استعمار البلاد بالأفكار الهدامة ونهب خيراتها فهذا النوع يُعمل على التخلص منه بمال الزكاة.

# ٣. في سبيل الله،

وهي المصالح العامة التي لا ملك لأحد فيها ولا يختص بالانتفاع بها أحد فالملك فيها لله والانتفاع بها لخلق الله وهي :

التكوين الحربي الذي ترد به الأمة البغي عليها ويشمل المعدات الحربية على أحدث المخترعات البشرية والمستشفيات (عسكرية ومدنية) وإصلاح الطرق ومد خطوط السكك الحديدية .

كما يشمل الإعداد القوى لدعاة يظهرون جمال الإسلام وسماحته ونشر كلمته وتبليغ أحكامه.

كما يشمل العمل على دوام الوسائل التي يستمر بها حفظ القرآن ونقله .

وعلى كلُّ فكلمة (في سبيل الله) بعمومها كل ما يحفظ للأمة مكانتها المادية والروحية .

# عقوية مانع الزكاة :

أ. توعد الله من لم يؤد الزكاة بالعذاب الأليم فقال : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكُيْرُونَ ٱلدَّهَبَ وَٱلْفِطْتَةَ وَلَا يُنِقُونَهَا فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِرْهُم بِعَذَابِ ٱليهِ ﴾ (النوبة ٢١٠)

فعقوبة مانع الزكاة النار يعذب بها يوم القيامة جزاءٌ وفاقًا لما يخل به ولم يؤد حقه .

وكل مال لا يؤدى حقه الذي أوجبه الله فيه، فهو كنز وما تؤدى زكاته فليس يكنز وفي الحديث : (ما بلغ أن يزكى فزكى فليس بكنز ) رواه أبو تاود

وقال تعالى : ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْحَلُونَ بِمَا مَاتَنهُمُ اللّهُ مِن فَضَالِهِ. هُوَخَيْراً لَحُمُ بَلَ هُو شَرٌ لَحَمُ سَيُطَوَّقُونَ مَا يَخِلُوا بِهِ، يَوْمَ ٱلْقِيدَ مَدُّ وَ لِلّهِ مِيزَتُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَاللّهُ كِنَا تَعْمَلُونَ خَيِيرٌ ﴾ (ال سران ١٨٠٠)

ب. عدم نزول المطر وانتشار الجوع وهذه عقوبة المجتمع الذي لا يؤدي الزكاة وفي الحديث: ( ولم
 يمنعوا زكاة أموالهم إلا منعوا القطر من السماء) رواه ابن علجه



# <u>बिन्मुम</u>

- ۸۱ الأساس العقدي والأخلاقي للزكاة?
- الزكاة أثار عظيمة على الفرد والمجتمع، حددها.
  - ما الفرق بين الفقير والمسكين؟
- أن ما المراد بسهم المؤلفة قلوبهم ، وسهم الرقاب في عصرنا الحاضر؟
  - ما الوسائل المشروعة التي يعطى بها ابن السبيل من الزكاة؟
    - 🕥 ما الوسائل التي يصرف فيها سهم سبيل الله؟
      - ۸ ما عقوبة تارك الزكاة؟
- قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْشُغَرَآءِ وَٱلْمَسْتَكِينِ وَٱلْمَنْعِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ فُلُومُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ
   وَٱلْعَندِمِينَ وَفِ سَيِبِلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ)
  - أ. من خلال دراستك بين معانى الكلمات الآتية :
  - ( الفقير والمسكين ـ الغارمين ـ المؤلفة قلوبهم ـ سبيل الله )
    - ب. من المستحقون للزكاة كما فهمت من الآية الكريمة ؟
  - ج. ما مقدار الكفاية للفقراء والمساكين والغارمين و أبناء السبيل؟
    - د، ما الهدف من توسيع دائرة الإنفاق في سهم سبيل الله ؟

# ضع علامة ( ✓ ) أمام الصواب وعلامة (× ) أمام الخطأ فيما يلي -

| ( | ) | أ.تعتمد الزكاة على التبرعات الفردية التطوعية.                                                  |
|---|---|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | ب. يمكن صرف سهم أبناء السبيل إلى اللقطاء والمشردين.                                            |
| ( | ) | <ul> <li>جـ، الزكاة سبب لتنمية الروح الاجتماعية.</li> </ul>                                    |
| ( | ) | <ul> <li>د. الزكاة لا يُسهم بها في المصالح الاجتماعية التي لا تفي بها موارد الدولة.</li> </ul> |
| ( | ) | <ul> <li>هـ. حد الكفاية يمتد إلى كل ما يلزم لتهيئة حياة كريمة.</li> </ul>                      |
| ( | ) | و، يصرف من الزكاة للمسافرين بقصد النزهة والرياضة.                                              |





# كتدريبات عامة على الوحدة الخامسة

- 🔨 للتكافل الاجتماعي مظاهر وصور. حددها ثم بين أثرها الاجتماعي.
- حث الإسلام على توجيه المال إلى خدمة المجتمع، مع تحريم كنزه ومنعه من التداول.
   استشهد على ذلك بما ورد من آيات القرآن الكريم.
  - علام بني تنظيم أحكام المواريث في الإسلام على ضوء ما قرأت في الوحدة.
- ﴿ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ الْوَسَمَةَ أُولُوا الْقُرْقِي وَالْبَنَكِينِ وَالْمَسَكِينُ فَارْزُقُوهُم مِنْهُ وَقُولُوا لَمُنْدَ قَوْلًا مُنْدُ قَوْلًا مُنْدُ قَوْلًا مُنْدُ قَوْلًا مُنْدُ وَلَا مُنْدُوفًا فَاللَّهِ مَا لَا اللَّهُ فَعَلَّا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَعَلَّا اللَّهُ فَا لَذَا اللَّهُ فَعَلَّا اللَّهُ فَعَلَّا اللَّهُ فَعَلَّا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَعَلَّا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَعَلَّا اللَّهُ فَعَلَّا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا لَهُ اللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ لَهُ اللَّهُ فَاللَّهُ لَلَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ لَلْمُ لَلَّهُ لَلْمُ لَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ لَا لَهُ لَّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَاللَّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَ

على ضوء قهمك للآية أكمل الشكل:

| اثره الاجتماعي                          | أثره النفسي | التوجيه الذي تدعو إليه                  |
|-----------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|
|                                         |             |                                         |
| *************************************** |             | *************************************** |
|                                         |             |                                         |

# من جوانب التكافل الإسلامي في موضوع الزكاة في موضوع الزكاة معنوي مادي من صوره

العام الأله الألوك



# الوحــدة السادسة

# الإسلام والعفة

# ---

حرص الإسلام على السمو بأخلاق المسلم وأكد ذلك رسول الله في قوله: «إن خياركم أحاسنكم آخلاقًا» رواه البخاري، والعفة والطهر من مظاهر الأخلاق الكريمة ومن هنا تهدف هذه الوحدة إلى التأكيد على قيمة العفة في الإسلام واهتمام الإسلام بالقيم الإيجابية التي تؤسس للخير والسعادة في الدارين الدنيا والأخرة ، ومن القيم التي يحرص عليها الإسلام قيمة العفة في القول والفعل والسلوك ، وذلك من خلال القرآن الكريم ومن خلال سير الأنبياء وختام الوحدة بتحديد موقف الإسلام من خلال سير الأنبياء وختام الوحدة بتحديد موقف الإسلام من منيانة الأعراض وترغيبه في التطي بالقيم والفضائل، وتنمي من خلال الوحدة كثير من مهارات التفكير العليا.

# ودروس الوهسدة ــــــ

- ١ . سورة ( النور) أداب وأحكام، تلاوة وحفظ وتفسير
  - ٧. من قصص الأنبياء في تحقيق العفة.
    - ٢. صيانة الأعراض في الإسلام.

# أهسداف الوحسدة

من المتوقع في نهاية هذه الوحدة أن يكون الطالب قادرا على أن

- يتعرف الطالب الأحكام والاداب التي اشتملت طبها صورة النور.
- يتعرف المفهوم الشيامل العقة
   في القول والفعل والسيلوك.
- يحدد الاحكام والاداب المتعلقة بصياتة الأعراض ،
- پنوم سلوکه واقواله وافعاله.
- ينفر من الافتراب من فعل
   ما يشين الجانب الخلقي.
- ♥ يرغب في التحلي بالقيم والقضائل،

# سورة ( النور) آداب وأحكام

# أولاً ـ بين يدى السورة:

- اهداف الدرس من المتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرا علي أن:
- پتعرف معانی سورة النور وما تشتمل علیه من أحكام.
- يتعرف الأحكام المتعلقة بصبانة الأعراض.
- يعدد الوسائل المعينة على
   قام الطهروالعفاف.
  - بعنظ سورة النور.
- ♦ يستنبط القيم والآداب الواردة في سورة النور.
- يقتدي ببعض مواقف الأنبياء عليهم السلام.
- يتفاعل مع مواقف من السيرة النبوية لتحقيق العفة وصيائة الأعراض.

- ◄ سبورة النور مدنية ، عدد أياتها(٦٤) أربع وستون أية، ترتيبها في المصحف الرابعة والعشرون.
- ◄ والأهميتها كتب عمر بن الخطاب إلى أهل الكوفة: «علموا نساء كم سورة النور».
- ◄ بين لفظ ( النور) وما تحمله السورة في ألفاظها ومضمونها ارتباط واضح؛ فقد ورد لفظ (النور) فيها أكثر من غيرها من السور، وجاء متصلا بذات الله ﴿ أَلَنَّهُ تُورُ ٱلسَّمَوَتِ مِن السور، وجاء متصلا بذات الله ﴿ أَلَنَّهُ تُورُ ٱلسَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضِ) \* ، وكما أننا لا نستغنى عن النور الحسى الذي خلقه الله وهو ( نور الشمس)؛ فكذلك لا نستغنى عن النور المعنوى الذي أنزله الله وهو ( التوجيهات الإلهية ) في القرأن الكريم المؤدية إلى كمال العفة وصيانة الأعراض.
- ﴿ سُورَةً أَرْكَعَا وَفَرَضْتَهَا وَأَرْكَا فِهَا عَلَيْتِهِ بِيَّتَتِ ...} تدل تلك البداية القوية الحاسمة السورة على مكانة وخطورة الجوانب الأخلاقية التي تحدثت عنها: حيث جعلتها (فرضا) مصاحبا العقيدة والشريعة ، وأكدت على جانب السلوك والتربية في المجتمع ، وكيفية تناول الأخباروالتعامل معها ويخاصة فيما يتصل (بالسمعة والعرض).
  - ◄ وضعت العقوبات الزاجرة تجاه الفاحشة الكبرى (الزنا)، وقذف واتهام الأبرياء حفاظا على الأفراد
     والأسر والمجتمعات.
- ◄ تناولت (حادثة الإفك) التي وقعت في مجتمع المدينة المنورة وما صاحبها من نزول أحكام تشريعية، وأخذ الدروس والعظات والآداب المتعلقة بها ، وفضح المنافقين والمغرضين والأفاكين، وبينت مكانة الصديقة بنت الصديق ، السيدة عائشة رضى الله عنها البريئة العبرأة من فوق سبع سماوات ، ودل ذلك على سمو منزلتها إلى يوم الدين.

# الإسلام والعفة

- ◄ تعرضت السورة لذكر أداب دخول البيوت والأماكن العامة، وأوقات دخول الأبناء والخدم على
   الأبوين .
- ◄ وضحت سبل الاستعفاف من غض البصر، وإعانة الفتيان والفتيات على الاستعفاف بالزواج، وأشارت إلى ملازمة أداء العبادات ويخاصة الصلاة ﴿ فِي يُرُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ ...﴾
- ◄ لفتت الأنظار إلى استحضار تسبيح الكون كله لله تعالى وعدم خروجه عن مشيئته وملكيته وقدرته.
- بينت السورة أن من مقتضيات الإيمان: (الإذعان والقبول لما يريده الله ورسوله من الأحكام والتوجيهات والتشريعات وختمت بقوله تعالى ﴿ وَيُومَ يُرْحَعُونَ إِلَيْهِ فَكُنْتِنْهُم بِمَا عَبِلُوا وَاللّهُ بِكُلِّي ثَقَوهِ
   عَلِيمٌ ﴾



# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

إِنَّ الَّذِينَ جَاءُو بِالإِفْكِ عُصْبَةً يَنكُو لَا تَصْبَوهُ مَثَرًا لَكُمْ بَلَ هُوَ خَيْرٌ لَكُو لِكُلِ اَمْرِي يَنهُم مَا الْمُتَسَبَ مِنَ الإِنْهِ وَالَّذِي وَالْمَنْ مِنهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ الْمُوْمِثُونَ الْمُومِثُونَ اللَّهُ مَنْ الْمُومِثُونَ اللَّهُ مَنْ الْمُومِثُونَ اللَّهُ الْمُومِثُونَ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُو وَرَحَمُّهُ فِي الشَّيْلُ وَلَا مَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُو وَرَحَمُّهُ فِي الشَّيْلُ وَالْمُومِثِيمُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ وَلَوْلَا إِللَّهُ عَلَيْكُو وَرَحَمُّهُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ وَلَوْلَا إِنْ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ



لَا تَنْبِعُوا خُطُورَتِ ٱلشَّيْطِلُنَّ وَمَن بَيِّع خُطُورَتِ الشَّيْطِينِ فَإِنَّهُ بَأْمُرُ بِالْفَحْثَالِ وَالْمُنكِّرِّ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. مَا زَّكَى مِنكُم مِن أَلَمَدِ أَبْدًا وَلَيْكِنَّ اللَّهَ يُدْزِّقي مَن بَشَآهٌ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيتٌ ( ) وَلَا يَأْتَلُ أُولُوا ٱلْفَصْلِ مِنكُرُ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤَتُّوا أُولِي ٱلْفُرْيَن وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمُهَاجِيِت فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلْيَعَفُواْ وَلْيَصْفَحُوا ۗ أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتَ ٱلْمَنْفِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لِعِنُوا فِي ٱلدُّنْبَ وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهُ يَوْمَ تَشَهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُولَ بِمَسَلُونَ 🕥 يَوْمِيدِ يُوفِهِمُ اللَّهُ وينَهُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ ٱلنَّهِينُ ۞ ٱلْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ الْخَبِيثَاتِ وَّالطَّيِبَنَتُ لِلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَنِيَّ أُوْلَيِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونٌ لَهُم مَغْفِرَةٌ وَرِذَقًا كَرِيدُ (أَنْ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُنُوتًا غَيْرَ مُؤْتِكُمْ حَقَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِمُوا عَلَىٰ آهَلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ١٠٠ فَإِن لَرْ تَحِدُوا فِيهَا آحَكُا فَلَا لَدَخُلُوهَا حَتَّى يُؤدَّت لَكُرٌّ وَإِن فِيلَ لَكُمُ أَرْجِعُوا فَٱرْجِعُوآ هُوَ أَزُّكَى لَكُمُّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيدٌ ۞ لَيْسَ عَلَيْكُرُ جُنَاحٌ أَن تَذَخُلُوا يُونًا عَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَنعٌ لَكُرُّ وَاللَّهُ يَعْلَرُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ۞ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُشُّوا مِنْ أَبْسَنَدِهِمْ وَيَعَفَظُوا فَرُوحَهُمُّ ذَالِكَ أَزْكُى لَمُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ 🕝 وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْصَـٰرِهِنَّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ۚ وَلِيَصْرِينَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُومِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِيُعُولَنِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ أَوْ ءَابَآهِ بُعُولَتِهِنَ أَوْ أَبْكَآبِهِكَ أَوْ أَبْنَاءِ بْعُولْتِهِكَ أَوْ لِخُونِهِنَّ أَوْ بَنِيَ لِخُونِهِكَ أَوْ بَنِيَ أَخُونِهِنَّ أَوْ نِسَابِهِنَّ أَوْ مَا مُلَكُتْ أَيْمَنُهُنَّ أَوِ ٱلتَّنبِعِينَ غَيْرِ أُولِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرِّجَالِ أَوِ ٱلطَّفْلِ



ٱلَّذِينَ لَرْ يَظْهَرُوا عَلَىٰ عَوْرَاتِ ٱللِّسَكَةِ وَلَا يَضْرِينَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوٓ إِلَى اللَّهِ جَبِيتًا أَبُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ ثُقْلِحُونَ 🕝 وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَا يَكُمُ إِن يَكُونُوا فَقَرَاءٌ يُغْنِهِمُ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ . وَاللَّهُ وَسِعٌ عَكِيمٌ (") وَلِيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَامًا حَتَّى يُغْنِيهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِقٍ. وَٱلَّذِينَ يَبْنَغُونَ ٱلْكِنْبَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ فَكَانِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِهِمْ خَيْرًا وَءَاتُوهُم مِن مَّالِ اللَّهِ ٱلَّذِي ءَاتَـنَكُمْ وَلَا تُكْرِهُوا فَنَيْنِيكُمْ عَلَى ٱلْبِغَالِهِ إِنْ أَرَدُنَ تَعَشَّنَا لِنَيْنَعُوا عَرَضَ الْحَيَوةِ الدُّنيَّأُ وَمَن يُكْرِهِهُنَّ فَإِنَّ اللَّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَهِهِنَّ غَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴿ وَلَقَدُ أَنزَلْنَا إِلَيْكُرُ مَايَتِ مُبَيِّنَتِ وَمَثَلًا مِنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ۞ ۞ ۞ اللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ، كَيشَكُوهِ فِيهَا مِصْبَاحٌ ٱلْمِصْبَاعُ فِي زُجَاجَةٌ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُّ دُرِئُ يُوقَدُ مِن شَجَرَةِ مُبْدَرَكَةِ زَيْثُونَةِ لَّا شَرِقِيَّةِ وَلَا غَرِيبَةِ يَكَادُ زَيْثُمَا يُضِيَّهُ وَلَوْ لَمْ تَعْسَسُهُ نَالُّ ثُورًا عَلَى نُورٌ يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ. مَن يَشَاءُ وَيَضْرِيبُ اللَّهُ ٱلأَمْثَلُ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيعٌ 💮 فِي بُيُوتِ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَمُذَكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ. فِهَا بِٱلْمُدُو وَٱلْأَصَالِ 🕝 رِجَالٌ لَّا ثُلْهِهِمْ يَحَنَرُ ۚ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَارِ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِينَآهِ ٱلزَّكُوٰةِ يَخَافُونَ يَوْمَا لَنَقَلُّ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَكُورُ ﴿ لِيَجْزِيَهُمْ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَيِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَصْلِهِ ۗ وَٱللَّهُ يَرْزُقُ مَن بَنَآهُ بِغَيْرِ حِسَابِ 🕝



# معانى المضردات

|                                                                                           | Name of the last o |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| العنى                                                                                     | الشردات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| بالكذب الشنيع المفترى الذي ليس له وجود                                                    | بآلإنك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| مجموعة تتفق على غاية واحدة فيما بينهم والمراد جماعة منكم                                  | and a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تظلُّوه – تعتقدونه                                                                        | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عمل على إشاعته وتضغيمه                                                                    | فَوَلَّتُ كِيْرَةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| خضتم وأكثرتم القول فيه                                                                    | المنشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| تتناقلونه وتضيفون إليه في أحاديثكم دون تحقق                                               | تلفزن إلى ترك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تظنونه سهلاً وهو عند الله ذنب عظيم                                                        | وَتَعْسَبُونَهُ مِينًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| افتراء وقلب شنيع للحقيقة                                                                  | يُتِنَّ عَظِيدٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| يأمركم                                                                                    | ik liki                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| تتشر                                                                                      | نَئِيعَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| القبيح من القول أو الفعل                                                                  | القحقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| وساوسه                                                                                    | خُطُورَتِ ٱلشَّيْطَانِين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ما طهر أحد منكم من دنس الذنوب والمعاصى                                                    | غازة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ولا يحلف الأخيار والأغنياء متكم بأنهم لن يساعدوا الأقارب<br>والمساكين لأنهم أساموا إليهم. | وَلَا يَأْتُلِ أُولُوا الْفَصْلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| يقذقون العفيفات اللاتي لايخطر بقلوبهن فعل معصبية                                          | يُرْمُونَ الشَّحْسَنَةِ الْمُؤلِلَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| جزاؤهم الذي يستحقونه يسبب ما انهموا به النساء العفيفات بالتهم<br>الكاذبة الباطلة          | ويتهم المتق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الرديئات السيئات المكروهات                                                                | المُرِينَة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

# تانيا: تفسير الأيات من ١١ ـ ٢٦

11.3

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآمُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةً مِنكُوا لَا تَصَبُوهُ مَثَرًا لَكُمْ بَلَ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّي آمَرِي مِنهُم مَّا ٱكْتَسَبُ مِنَ ٱلْإِنْدِ وَٱلَّذِي مَوْلَكُ كِبْرَدُ مِنهُمْ أَنْهُ عَذَاتُ عَظِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾

(حادثت الانك)

كان وقوع (حادثة الإقك) أثناء إقامة النبى وأصحابه لبعض الوقت في طريق رجوعهم إلى المدينة بعد غزوة (بنى المصطلق) عام ٦ هـ، وفي أثناء تلك الإقامة ضاع (عقد) للسيدة عائشة رضى الله عنها كانت تعلقه في صدرها؛ فذهبت تلتمسه وتبحث عنه فتأخرت ، وارتحلوا وتركوها دون أن يشعروا بعدم وجودها معهم حيث حملوا الهودج ووضعوه على الناقة دون أن يشعروا أنها ليست بداخله، ولما رجعت لم تجدهم فأقامت في مكانها فمر بها (صفوان بن المعطل) وكان متأخرا عن الجيش، فأناخ راحلته وحملها عليها، فلما رأى ذلك أهل الإفك: قالوا ما قالوا ، فبرأها الله مما قالوا؛ ونزلت تلك الأيات الكريمة تخاطبهم ، والمعنى أن الذين أذاعوا قالة الإفك جماعة منكم ، منهم المؤمن الصادق الذي غُرر به وانساق وراء الشائعات، ومنهم المنافق الذي تولى زعامة نشر هذا الباطل قاصدا زعزعة بيت النبوة، وبرغم ذلك فقد كان هذا الأمر في ظاهره الشر وفي باطنه الرحمة والخير : حيث حمل مع تبرئة السيدة عائشة رضى غقد كان هذا الأمر في ظاهره الشر وفي باطنه الرحمة والخير : حيث حمل مع تبرئة السيدة عائشة رضى خطر الوقوع في الأعراض، وأن كل واحد ممن خاض في هذا الكنب والاختلاق سينال عقوبته يقدر جرمه.

وأما الذي تزعم ذلك وعمل على إذاعته وتضخيمه - وهو عبد الله بن أبي بن سلول - فله عذاب عظيم بالقضيحة والشهرة بالنفاق، والطرد من رحمة الله في الدارين الدنيا والآخرة.

172

﴿ لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ طَنَّ ٱلْمُوْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمِ خَيْرًا وَقَالُواْ هَنذَا إِفْكُ مُبِينٌ 🐨 ﴾

عتاب من الله تعالى المؤمنين حين سمعوا قالة الإفك والكذب والافتراء على (أم المؤمنين) و زوج أطهر الخلق ولم ينكروا !!! فإذا كانوا يستبعدون اتهام الأطهار من المؤمنين بذلك ، فكيف لا يستبعدون ذلك وينفونه عن أمهم ( أم المؤمنين السيدة عائشة) رضى الله عنها.



الوحدة السادسة

نية ١٢

# ﴿ لَوْلَا جَآمُو عَلَيْهِ مِأْرَيْمَةِ شُهَدَآةً فَإِذْ لَمْ بَأْتُوا بِالشُّهَدَآءِ فَأُولَتِكَ عِندَ اللَّهِ هُمُ الْكَدِيثُونَ 🐨 ﴾

أى :كان التصرف الصحيح أن يتثبت هؤلاء من خلال أربعة شهداء عدول ، وإلا فإن كلامهم هذا يجعلهم عند الناس كاذبون لعدم إثبانهم ببينة، إضافة إلى أنهم أصلا كاذبون عند الله لأنه يعلم عدم وقوع ذلك من السيدة عائشة رضى الله عنها.

10-12 2

﴿ وَلَوْلَا فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُرُ وَرَجْمَتُهُ. فِي الدُّنْهَا وَالْآخِرَةِ لَسَتَكُرُ فِي مَا أَفَضَتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ إِذْ تَلْقُونَهُ وَالْسِنَيْكُرُ وَتَقُولُونَ بِالْفَرَاهِكُمُ مَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ. عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ. هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ۞ ﴾

حيث شملكم فضله وإحسانه في أمر دينكم ودنياكم؛ فشرع لكم التوبة، وجعل العقوبة مطهرة من الذنوب برغم شناعة ما اقترفتموه ؛ حيث ردّت ألسنتكم الكلام وزادت عليه، وتحدثتم في هذا الأمر دون علم وتيقن ظانين أنه شيء يسير لا إثم عليه مع أن وزره عند الله عظيم.

1A-17 A-1

﴿ وَلَوْلَا إِذَ سَمِعْشُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَنْكُونُ لَنَا أَن تَنْكَلَّمَ بِهَذَا شَبْحَنَكَ هَذَا يُبْتَنَّ عَظِيمٌ ۞ بَعِظُكُمُ اللّهُ أَن تَعُودُوا لِبِغَلِمِهِ أَبْدًا إِن كُنْمُ مُؤْمِنِينَ ۞ وَيُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ الْلَابَنَتِ وَاللّهُ عَلِيمً حَكِيمً ۞ ﴾

وكذلك كان ينبغى عليكم عند سماعكم هذا الإفك والكذب والبهتان أن تقولوا: لايليق بنا ولا ينبغي لنا أن نتكلم بهذا لأنه كذب وافتراء شنيع لايُصدق في بيت النبوة ومعدن الطهر والعفاف، فلا تعودوا لمثل هذا أبدا لأنه مما ينافى كمال الإيمان؛ ومن أجل ذلك يبين الله لكم بعلمه الشامل وحكمته البالغة الآيات المشتملة على الأحكام والوعظ والزجر.



Y++14/2/20

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَنْحِثَةُ فِي ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَمَثْمَ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآيَخِرَةُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُدَ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُ مُ وَلَا مُعْمَدُهُ وَاللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ رَدُولٌ رَحِيدٌ ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا وَلَوْلاً فَضَالُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ ٱللَّهُ رَدُولٌ رَحِيدٌ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَلَا فَصَالُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ ٱللَّهُ رَدُولٌ رَحِيدٌ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَلَيْ اللَّهُ مِنْ وَلَا فَصَالًا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَلَا فَصَالًا اللَّهُ عَلَيْكُ مُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ ٱللَّهُ وَمُولِلَّا فَصَالًا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا أَنْهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلَّهُ مَا اللَّهُ مُولِنَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مُنْ أَنَّا لَهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُوالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا

إن الذين يعملون على إشاعة ونشر الفواحش في المجتمع الإسلامي ستحل بهم عقوبتان:

الأولى، في الدنيا وهي ما يقع عليهم من العقوبة على تلك الفعلة.

والثانية : في الأخرة وهي النار، وهو سيحانه يعلم مقدار عظم هذا الذنب والمجازاة عليه وأنتم لاتعلمون.

# هذف جواب (لولا):

وتأتى الآية التى تليها فيحذف فيها جواب (لولا) لبيان عظم هذا الأمر ؛ والتقدير: ولولا فضل الله عليكم ببيان هذه الأحكام والمواعظ ، وإمهال من خالف أمره لَمّا بين لكم تلك الأحكام لتحصيل خيرى النبيا والأخرة.

# 71 2

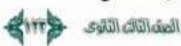
﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَشَيِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّبَطَنَيُّ وَمَن يَثَغَ خُطُوَتِ الشَّبَطَنِي فَإِنَّهُ يَأْمُنُ بِٱلْفَحْتَلَةِ وَٱلسُّكَرُّ وَيَعْتُمُ مَا زَكَى مِنكُم مِن أَحَدِ أَبْدًا وَلَنكِنَّ ٱللهُ يُدَرَّقِ مَن يَشَاهُ وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيتُ ١٠٠٠ وَلَوْكِنَّ ٱللهُ يُدَرَّقِ مَن يَشَاهُ وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيتُ ١٠٠٠ وَلَوْكِنَ ٱللهُ يُدَرَّقِ مَن يَشَاهُ وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيتُ ١٠٠٠ ﴾

بعد أن نهى القرآن عن هتك الأعراض خاصة ، أتبعه بالنهى عن الذنوب عموما وعدم الانسياق بالقلب أو اللسان أو الجوارح وراء خطوات الشيطان ووساوسه ، فإنه يضل ويغوى و يآمر بما هو غاية القبح وما ينافى الشرع ، ولولا فضل الله ما طهر أحد ونجا من غوايته .

# 77 2

﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُوا الْفَضْلِ مِنكُرُ وَالشَّعَةِ أَن بُؤَنُّوا أُولِي الفُرْيَنَ وَالْسَنكِينَ وَالْسُهَنِجِينَ فِي سَبِيلِ الشَّيِّ وَلَيْمَعُوا وَلَيْصَفَحُواْ أَلَا نُجِبُونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُذُّ وَاللَّهُ غَنُورٌ رَّحِيمٌ ۖ ﴾

أى الايحلف ولا يقدم أصحاب الخلق والإحسان وسعة المال والمقصود هذا أبو بكر الصديق على قطع النفقة عن المحتاجين من الأقارب وغيرهم ولو أساؤوا أو فعلوا معصية مثل مسطح بن أثاثة مالذى كان ممن خاض في حديث الإفك، وأن يزيد على ذلك بالعفو والصفح رجاء معفرة الله تعالى.



# الوحدة السادسة

# 17-17-20

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْسَنَتِ الْمُغِلِنَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ لِمِنُوا فِ الدُّنِيَا وَالْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ يَوْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَيَنَهُمُ اللَّهُ وَيَنَهُمُ الْحَقَى وَيَعْلَمُونَ أَنَّ أَمَّةً مُو الْحَيْثِ الْمُونِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ أَمَّةً مُو الْحَيْثِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللِّلْمُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّلْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِّلُولُولُولُولُولُولُولُولُو

إن الذين يتهمون العقيفات الذين لاتخطر في بالهن مثل هذه الدنايا - وكذلك الرجال- يبغضهم الناس وتوقع العقوية عليهم في الدنيا ، و في الأخرة ينتظرهم عذاب عظيم لارتكابهم الكبائر المؤدية إلى ذلك - إن لم يرجعوا - ومن هول ما سيرونه من العذاب سينكرون ؛ وهنا تشهد عليهم السنتهم وأيديهم وأرجلهم، وينالون جزاهم الحق ، وحيننذ يعلمون أن الله هو الحق المبين.

# علاقة الآيات بما قبلها:

وبعد كل ذلك ينبغى أن تعلموا أن الشبيه منجذب لشبيهه ؛ فالخبيثات من النماء يملن للخبيثين من الرجال ويكون نصيبهن على شاكلتهن ؛ وفي المقابل : الطيبات يرزقن الطيبين ، فهؤلاء مبرؤون مما يقوله أهل الإفك والبهتان ، ويعوضهم الله بسبب الأذي المعنوى الذي يلحقهم بسبب تلك الاتهامات الباطلة بغفران ذنوبهم في الدنيا ، والرزق الكريم في الأخرة من الكريم جل في علاه

### صلة الأيات بالره على هادئة الإفاه:

وإذا كان الحال كذلك لسائر المؤمنات العفيفات، وكذلك الرجال، ؛ فكيف بحال أم المؤمنين عائشة رضى الله عنهما وزوج أطهر الخلق أجمعين ؟! سبينا محمد على الله عنهما وزوج أطهر الخلق أجمعين ؟! سبينا محمد الله



# (التدويبات

- اذكر ثلاثة من التوجيهات الأخلاقية التي دعت إليها سورة النور.
  - 💎 ما سبب تسمية سورة النور بهذا الاسم؟
- اذكر أهم القضايا التي اشتعلت عليها سورة النور، ثم اعرضها بإيجاز، وما سبب أهميتها من وجهة نظرك؟
- ( إِنَّ اللَّذِي مِلْمُ وَإِلْإِهْ فِي عُسْبَةً مِنكُو لَا فَسْبَوْهُ مَثَرًا لَكُمْ بَلَ هُوَ خَيْرٌ لَكُو لِكُلْ الرَّبِي مِنهُم مَّا اكْتَسَبُ وَمُ مَثَلًا لَكُمْ بَلَ هُوَ خَيْرٌ لَكُو لِكُلْ الرَّبِي مِنهُم مَّا اكْتَسَبُ وَمُن الْإِنْدِ وَالْذِي وَلَا مَا يَهُمُ لَهُ، عَذَاتُ عَظِيمٌ ﴾

أ.اكتب تفسيرا موجزا لتلك الآية الكريمة ثم اعرض للقضية التي تحدثت عنها بإيجاز،

ب. بين معانى الكلمات الأتية:

(الإفك - عصبة - تولى كبره)

# مير الصواب من الخطأ فيما يلى. مع تصويب الخطأ. ،

- أ. المقصود بقوله تعالى: ( والذي تولى كبره) هو: أبو جهل .
   ب. المقصود بقوله تعالى: ( ولا يأتل أولوا الفضل منكم والسعة) هو: عمر بن الخطاب. ( )
- ج. المراد بـ ( الغافلات) : العقيفات اللاتي لا يخطر في بالهن فعل المعصية.
- د. جعلت سورة (النور) مراعاة الجانب الخلقي المتصل بالأعراض فرضًا . ( )

# بالتعاون مع زمالاتك اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين؛

- أ. سورة النور: \_\_\_\_\_\_ (مكية مدنية بعضها مكى ويعضها مدنى)
  - ب. معنى ولا يأتل أى: (لايمنع لا يدفع لا يحلف)
    - ج. معنی \* يدرا \* \_\_\_\_\_ (يدفع يسقط يحمل)
- د. الإفك هو: ...... (الكذب والافتراء الغش والخداع الأسطورة والخيال)
- هـ. دينهم الحق أي: ...... (جزاؤهم الذي يستحقونه ملتهم الصحيحة ما عليهم
   مـن أموال)
- ابحث في المكتبة أو في الشبكة الدولية للمعلومات عن سر حذف جواب "لولا" في قوله تعالى ( ولولا فضل الله عليكم ورحمته وأن الله رؤف رحيم) وما المعنى المقدر؟



# الوحدة السادسة

# استخرج من الآيات القرآئية التي قمت بدراستها ما يرشد إلى:

أ. ما يقعله المؤمن عند سماعه للطعن في الأعراض

ب، صيانة اللسان عن الوقوع في أهل العفة والنقاء

ج. ، التثبت من الخبر

د. جزاء من يشيع الفاحشة.

# النجاة من الوقوع في الفحشاء والمنكر يكون بعون من الله

استخرج من الآيات ما يوضح ذلك وتتاوله بالشرح والتوضيح.

المنط ورود قوله تعالى: ﴿ وَلُولًا فَعَسْلُ أَشِّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْتُهُ ﴾ (النور: ٢٠) أكثر من مرة مشتملة على ذكر الفضل والرحمة الإلهية؛ وفي آيات متجاورة تتحدث عن الجوانب الخلقية وصيانة الأعراض ...

# ١١) كون مع زمالنك مجموعة تستخرج تلك الآيات وتبين،

أسرار تكرار مجيئها في هذا المقام، ووجود التعبير ب "الفضل" و"الرحمة" فيها.

استحضر واقعة من خلال التاريخ أو مما مر بك في الحياة تبين أثر التخلى عن العفة والتعفف سبب في انهيار صاحبها نفسيا أو اجتماعيا أو دينيا.



# ٢ من قصص الأنبياء في تحقيق العفة

### مقدمة:

الأنبياء والرسل هم صفوة الخلق ؛ طهارة قلب وعفة نفس، وسلامة جوارح ، واستقامة سلوك، واتصال دائم بالمولى عزوجل، بهم نقتدى، وعلى دربهم نسير ونتأسى ، وهم أمثلة للطهر والعفاف، ومنهم : يوسف بن يعقوب ، وموسى بن عمران عليهما السلام.

# أولا : يومف بن يعقوب ( مليهما السلام) :

هو يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم السلام؛ فهو الحلقة الرابعة في السلسلة النبوية الذهبية المباركة المتصلة بالخليل إبراهيم عليه السلام.

كان مثالا يحتدى في تحقيق العقة، وقوة الإرادة، وعدم الاقتراب من الرذيلة والدنس، مهما كلفه ذلك،

وهو الذي تعرض لمكيدة امرأة العزيز، تريد أن تنزله من علياء عفته وحفاظه على حدود ربه؛ إلى حضيض التدنى والدنس بالوقوع في الفحشاء. فكانت عاقبته النجاة والعزة وعلو الشان والجاه.

محنته مع امرأةالعزيز:

حيث وقع في خديعة وكيد ومراودة امرأة ذات منصب وجمال

# أهداف الدرس

يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- بتعرف على يسوسف عليه السلام.
- يستنبط طريقة الأنبياء في وصوفم للعقة.
  - بعدد غرات الاستعقاف.
- يقتدى بالأنبياء والرسل في العفة.
- يستتج كيفية تحفيق
   الأنياء للاستعفاف
- يجاهد النفس للوصول إلى
   العفة.
- يستشعر أهمية التمسك
   بالطهر والعشاف على
   الأفراد والمجتمعات.

وقرار، أسرها تعففه وخلقه وفكره ونزاهته؛ قبل جماله وحسن سَمْتِه ووجاهته؛ ووجوده معها في بيتها، ليلا ونهارا، قياما وقعودا ، نوما ويقظة ومعاملة ؛ ولما يست من الاستجابة لما تظهره من عواطفها المستكنة بداخلها كانت منها المراودة والمخادعة فالطلب الصريح ، ... هيت لك... وكان رده الحاسم : ... معاذ الله... .

# وتظهر صعوبة موقف يوسف عليه السلام من أكثر من جانب

- ◄ فالمرأة ذات منصب وجمال وإغراء، وهي التي تدعوه ١، وقد تُوقع عليه عقوية إذا امتنع.
- ◄ وهو فتى فى ريعان الشباب، أعزب، وفى بلد غريب لايعرفه أحد فيستحيى منه، مع فراغه وارتفاع شئته، وغنى وافر يعيش فيه فى بيتها.



# الوحدة السادسة

◄ والجو العام : بيت مهيا، وأبواب مغلقة، ومراودة ومخادعة، وبعدٌ عن أعين البشر!

### كيفية نجاة يومف عليه السلام:

تعاونت عدة أسباب لتحقيق النجاة من هذا المنحدرالمدنس الذي يذهب ببهاء الوجه، وطمأنينة النفس، والإحساس بالعزة ، وقوة الإرادة ، فضلا عن رضا الله تعالى منها:

- ١. مراقبته لله تعالى وإيمانه باطلاعه عليه، وحياؤه منه والتجاؤه إليه : نتيجة نشأته وتربيته الصحيحة ومواظبته على العبادة ، ومن راقب الله في خطرات قلبه عصمه الله في حركات جوارحه، فصرف الله تعالى عنه السوء والفحشاء.
- ٢٠ استحضاره لعاقبة هذا الفعل الشنيع ، وكيف أنه يلحق بقاعله ومن ينتسب إليهم ضعة وصغارا
   وعارًا ولم تكن قد أنته النبوة بعد.
- ٣. وهاؤه الطبيعي لمن أحسن إليه وهو زوجها الذي أحسن إليه ومكن له في بيته ، ووثق به، بقوله ، ... اكرمي مثواه... ، فكان قول يوسف: « ... إنه ربي أحسن مثواي ... ، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ٱشْتَرْنَهُ مِن مِصْرَ لِإِنْمَرَأَتِهِ ، أَكْرِي مُثُونَهُ ﴾ (يوسف ٢١).
- ٤. وصوله بسبب التزامه ، ومراقبته لله في السر والعلن إلى مقام الإحسان وهو «أن تعبد الله كأنك تراه فإنه يراك»، فانتهى عن أن يهم بضربها ودفعها ؛ بعد رؤيته لبرهان ربه في سريرة نفسه ومن خلال نور قلبه ، ليكون التوفيق الإلهي:
  - أ. صارفا له من فعل السوء كالضرب مثلا .
    - ب. وعن الوقوع في الفحشاء.

# وفي ذلك يقول الله تعالى:

﴿ وَرَوَوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِ بِيَبِهَا عَن نَفْسِهِ. وَغَلَقَتِ الْأَثِوَابَ وَقَالَتْ هَبْتَ لَكُ قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ إِنَّهُ. رَقِيَ أَحْسَنَ مَثْوَاتُ إِنَّهُ لَا يُعْلِمُ الظَّلِلمُونَ ﴿ وَغَلَقَتْ هَمَّتْ بِقِيْ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن زَمَا بُرْهَا نَ رَبِهِ . كَذَلِكَ الْمُصْرِفَ عَنْهُ الشُّوّةِ وَالفَحْشَاةُ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ (يوسف : ٢٢-٢١)

### موسى عليه السلام:

هـ و موسى بن عمران بن قاهـ ت بن لاوى بن يعقوب عليه السلام، نشباً في بيت فرعون كابن من أبنائه يلقي من العناية والرعاية والتربية والعيش الراغد ما يلقاه.

العث النائد الناوي

Bims

# الإسلام والعقة

والذى كان فى هجير الصحراء وليس معه زاد ، يقوم بسقى الغنم لامرأتين لاتستطيعان مزاحمة الرجال، دون انتظار لأجر أو ثناء ، ثم هو يسير بصحبة إحداهما إلى بيت أبيها ؛ فيتقدمها إمعانا فى العفة والاحتياط ، فكانت النتيجة أن تزوج بهذه الفتاة وأصبح أهالًا للاصطفاء.

### موسى عليه السلام وابنتا صاحب مدين :

بينما هو في طريقه من مصر متوجها إلى «أرض مدين» شمال الحجاز وجنوبي فلسطين ، مر على
بثر تتزاحم عليه الناس لسقيا دوابهم ومواشيهم وأغنامهم ، ولاحظ امرأتين لاتستطيعان السقي، ومن
ثم التأخر في العودة حتى ينتهى اليوم أخذين أخر الماء الذي أصابه الكدر واختلط بالطين ، حيث الماء
في أوله يكون صفوا ، وفي أخر النهار يكون كدرا مختلطا بالطين ، ولذا قال عمرو بن كلثوم التغلبي
مصبورا مثل هذا الحال :

ونشرب إن وردنا الماء صفوا ويشرب غيرنا كدرا وطينا

دون أن يراعي أحد ضعف هاتين المرأتين اللتين لا أخ لهما وأبوهما شيخ كبير !

### تعلف موسى مع المر أثبن:

فقام موسى بما يمليه عليه واجبه الخلقى فسنقى لهما، دون انتظار أجر منهما ، مع حاجته ، ولم يقع منه ضعف أونزغ نفسى أمام ما فعله معهما برغم :

- ١. أنه أعزب ، وفي بلد غير بلده أيضا.
  - والمرأتان ضعفهما ظاهر.
    - ٣. عدم وجود رجل معهما.
    - والناس يذودون عنهما.

ثم هو بعد صنيعه هذا وقت الظهيرة ، يختفى ذاهبا إلى الظل ، ليشير من طرف خفى إلى أن موسى لم يفاخر بعمله هذا ، بل بعد أن أداه انتحى جانبا في تواضع وانكسار بين يدى ربه داعيا ﴿ رَبِّ إِنِّي إِنِّي إِنَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ (التصمر ٢٤)

# تباشير الثعقف والدعاء:

وإذا كانوا يقولون: من امتنع عن شيء في الحرام أعطاه الله أفضل منه في الحلال ، فقد بدت في الأفق آثار التعفف وإجابة الدعاء، فقد قصت المرأتان على أبيهما ماحدث ، فأرسل إحداهما تستدعيه له ، فجاءته في حياء تقول: ﴿إِنَ إِنْ يَنْعُولُكُ لِجَزِيْكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ﴾ (القسس: ٢٥) وليس إحسانا





وتفضلا، فأجابها موسى لأنه أحس بأن دعاءه قد استجيب وأن هذا بإذن من الله ، وثقف وراءه أنواع من الخيرات ،

### اختبار آخر لعقة موسى:

- ١. كان موسى عليه السلام بمقرده مع ابنة شعيب.
  - ٢. كانا يسيران في صحراء معتدة.
- ٣. هي التي تعلم الطريق فينبغي أن تتقدم لتبينه له.

لكن موسى يتقدم أمامها حتى لا يقع نظره على شيء منها إمعانا في الورع والاحتياط فكان الجزاء من جنس العمل: حيث لفتت شهامته ، وأمانته وعفته نظر إحداهما فقالت «.. يا أبت استأجره إن خير من استأجرت القوى الأمين « فكان بعد ذلك الزواج وكمال العفاف ، والوحى والرسالة، وتكليم الله عزوجل له من وراء حجاب .

# وفي ذلك يقول الله تعالى :

# الدروس المستفادة من عفة يومف وموسى عليهما السلام:

- ١. اللجوء إلى الله تعالى عند الابتلاء والاعتصام بحبله المتين.
- ٢. ربما كمنت المنن في المحن وبالعكس، فمنة الله على يوسف بالجمال الرائع كانت سببا في محنته، ومحنته تلك كانت سببا في تمكين الله له وعزته، وموسى كانت محنته وخروجه إلى مدين سببا لمزيد عفته وزواجه ونبوته ورسالته.



الضعف أمام مغربات الشهوة تجعل الإنسان عبدا لها ، ومجاهدته وقوة إرادته تصيره ملكا متوجا
 سبحان من جعل العبيد ملوكا بطاعته ، وجعل الملوك عبيدا بمعصيته».



- 🕥 من يوسف ؟ ومن موسى عليهما السلام ؟
- 🕜 ما الواقعة التي أبرزت لنا علة كل من يوسف وموسى عليهما السلام؟
- هل محنة يوسف مع « زليخاء» قبل النبوة أوبعدها؟ وما فائدة معرفة ذلك؟
- علام تدل عفة موسى عليه السلام مع المرأتين قبل نبوته ، وفي فترة شبابه وقبل رواجه؟
- کان یوسف علیه السلام شابا أعزب، والمراودة له ذات منصب وجمال، والمكان مهیا ومغلق ... بین فی ضوء ذلك صعوبة الموقف لنبی الله یوسف ووصوله إلی كامل عفته ، وكیف نجا منها؟
- 🔥 وقع لموسى مع المرأتين اختباران يتعلقان بالعفة ؟ بين ذلك ، وكيف تصرف موسى عليه السلام؟

# ميز الصواب من الخطأ. مع التعليل. ،

- أ ، كان الهمُّ من يوسف مع «زليخا» لإبعادها عن نفسه.
- ب، من عوامل نجاة يوسف من الوقوع في الرذيلة: خشية «العار» الذي يلحق به وبمن ينتسب إليه.
- ج.، لم يكن ذهاب موسى مع المرأة إلى أبيها الأخذ الأجر ، بل لما أحسه من بدايات الفرج واستجابة الله لدعائه.
  - د. سار موسى مع المرأة ابنة صاحب «مدين» يتجاذبان أطراف الحديث،
- هـ. القاسم المشترك في وصول يوسف وموسى عليهما السلام لكمال وتمام العفة والقدوة هو
   الاستعانة بالله تعالى مع الأخذ بالأسباب الموصلة لذلك.



# ٣ صيانة الأعراض في الإسلام

# أهداف الدرس

# يتوقع في نهاية هذا الدرس أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- يتعرف التدابير الوقائية لصيانة الأعراض.
- يتعوف حكم الإسلام في القذف والزنا.
- يتمكن من تغييريعض العادات الاجتماعية المتعلقة بالأعراض.
- يعمل على تزكبة نفسه
   ويؤثر فيمن حوله.
- يتعامل بسلوك صحيح مع ما يسمعه.
- يوقن بأهمية التزكية لصيانة الأعراض
- يرغب في المساهمة للنهوض بالمجتمع وصيانة أعراضه.
- ينفر من التحدث في أعراض
   الآخرين

### وشدوة

صيانة الأعراض أمر ضرورى في الإسلام ، ومقصد أصيل من مقاصده، وأثاره سلبا أو إيجابا تعود على الفرد والمجتمع: دينيا ، ونفسيا ، وخلقيا، واجتماعيا، لذا أولاها أهمية كبرى بوضع الضوابط والآداب والتدابير والأحكام التي تحقق صيانتها وحمايتها والحفاظ عليها.

# أهمية صيائية الأعراض:

وإذا كان الإسلام قد جعل الحفاظ على «الأعراض» وصيانتها أحد المقاصد والأهداف العامة له، فكان طبيعيا أن يخصص سورة النور ويجعلها تدور بكاملها حول صيانة الأعراض والحفاظ عليها أفرادا وجماعات، وأن تخصص كتب السنة أبوابا للأداب والأحكام المتعلقة بذلك، وأن يتناوله علماء الإسلام بالبحث والتوجيه.

# تدابير وأحكام صيانة الأعراض في المجتمع:

١. تدابير وتأنية: لقد وضع الإسلام أدابا للاستذان في دخول البيوت، وأمر بغض البصر، وحذر من اتهام الآخرين في أعراضهم دون بيئة، وتوعد الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في المجتمع المؤمن، ووجه إلى الارتباط بين الطيبين والطيبات دون غيرهم حتى لاتنتقل العدوى، ولتكون دعوة إلى تزكية النفس.

أصف واقعية: ومن ذلك الاتهام الباطل في جانب الرجل

ممثلا في اتهام يوسف عليه السلام من امرأة العزيز، وكالاتهام الباطل في جانب المرأة ممثلا في السيدة عائشة (رضى الله) عنها فيما يعرف بحادثة الإفك.

أحكام تشريعية: ببيان عقوبة القذف للأبرياء في أعراضهم، وبيان عقوبة الزنا.

# أولاً ، التدابير الوقائية لصياشة الأمراض:

وجه الإسلام إلى عدة أمور مثهاء

ا. اللبتعاد عن الشيمات ،

كانت أم المؤمنين صفية بنت حيى زوج النبى الله تقف معه أمام المسجد النبوى، فمر رجلان من الأنصار فأسرعا، فقال لهما النبى: «على رسلكما، إنها صفية بنت حيي»، فقالا: سبحان الله يا رسول الله، فقال النبي الله عنه إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم، وإني خشيت أن يقذف في قلويكما شيئا، رواة البخارى

### ٢. غض البصر،

قال تعالى : ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَخْفَطُواْ فُرُوجَهُمْ ﴾ (الدروبة )، فقد قدم غض البصر على حفظ الفروج، فإن خطوات الشيطان في هذا الجانب متدرجة دون أن يشعر الإنسان، وهي تبدأ بمجرد نظرة تتبعها نظرات، لتكون عادة في الإنسان تتبعها عادات تنتهك الأعراض.

# ٣. عدم الخلوة بالمرأة:

قال رسول الله على « إياكم والدخول على النساء، فقال رجل من الأنصار: أرأيت «الحمو»، قال: الحمو الموت» رواه الشيخان

والحمو هو: أخو الزوج، لأن التساهل في هذا قد يجر إلى مالا تحمد عقباه،

الاستنذان عند دخول بيوت الاخرين.

قال تعالى :﴿ يُتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تَـدَخُلُواْ بِيُوتَا غَيْرَ بِيُونِكُمْ حَقَّى تَسْتَأْيِسُواْ وَتُسْلِمُواْ عَلَىٓ أَهْلِهَا ﴾ (التبر: ٢٧). حتى لايطُّلع على شيء قد يؤذي أصحاب البيت.

- 0. معرفة خطورة أمر الأعراض:
- أ. قال تعالى: ﴿ وَتَحْسَبُونَهُ مَيْنَا وَهُو عِندَ أَشِّهِ عَظِيمٌ ﴾ (النور ١٥٠) تقريعًا لمن خاضوا في حديث الإفك بشان أم المؤمنين السيدة عائشة رضى الله عنها، وتعليما لمن بعدهم.
- ب. ومن خلال اختيار الفاظ معبرة عن تلك الخطورة مثل « الرمى المحصنات شهدا « في قول» تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ مِرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ ثُهُمَّاتُهُ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلَدَةً ....)

ظم يقل « يسبون أو يتهمون » مثلا - ، واختار لفظ « الرمى» لبيان أن الكلمة التي تصيب « العرض» تكون كالقذيفة، مصورا هذا الإيذاء تصويرا ماديا قويا كأنه رمى بقذيفة ولذا سميت العقوبة بـ



# الوحدة السادسة

«حد القذف»، وعبر بلفظ «المحصنات»: كأنهن في حصون معنوية ومادية، وقد عمل القاذف بقذائفه على اختراقها! .

كما اختارلفظ « شهدا » ولم يقل « شهود « الإشارة إلى أنه ينبغى ألا يكونوا مجرد شهود عاديين، بل لابد أن يكونوا في القمة من الأمانة والعدالة والورع والخوف من الله.

### التخفف من الحديث عن الأخبار المتعلقة بالأعراض،

فلم يكرر القرآن قصة يوسف عليه السلام وأمر زليخاء معه، مثلما كرر غيره من قصص الأنبياء.

وكذلك الأمر في حادثة الإفك لم ثات سوى في موضع واحد في سورة واحدة حتى لا تلوكها الألسن كثيرًا، ولنأخذ منها العبر والدروس والأحكام.

# ٧. تقديم حسن الظن على غيره ،

وكان ذلك في سياق الكلام عن حادثة الإفك ؛ لأن عواقب التسرع وإساءة الظن لاتعود على فرد أو أفراد، بل تشمل المجتمع كله، أولهم هذا القاذف، ولذا كان التعبير بقوله تعالى (بأنفسهم) لأنه في حقيقة الأمر المجتمع كله وحدة واحدة ، إذا تلوث بعضهم أثّر في الآخرين.

### تانيا ـ توجيمات خلقية :

### ا. تركية النفس والاستعلاء بما ،

ويكون ذلك بقوة الإرادة ومجاهدة النفس عن طريق الاستعانة بالله تعالى.

وكان لفت الأنظار إلى ضرورة ذلك في سورة النور وهي التي تعالج قضية « الأعرض»، قال تعالى في هذا المقام: ﴿ وَلَوْلاَ فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ، مَا زَكَى مِنكُم فِي أَمَد أَبْداً وَلَذِكِنَّ اللّهَ يُدَوَّقِ مَن بَشَاءً ﴾ (الدور ٢٠٠)، وأن غض البصر سبيل إلى التزكية ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِينَ يَغُشُوا مِنْ أَبْسَتَوهِمْ وَيَحْفَظُوا فَرُوحَهُمْ ذَالِكَ أَنْكُ فَيْمُ ﴾ (الدور ٢٠٠)

# ٢. اللختيار الصحيح في الزواج،

وذلك بالارتباط بالعنصر الطيب والابتعاد عن الفاسد؛ صيانة للنفس والنسل والعرض، ولعدم انتقال



# الإسلام والعفة

# العدوى . قال تعالى : ﴿ وَٱلطَّيْبَاتُ لِلطَّيْبِينَ وَٱلطَّيْبِينَ وَٱلطَّيْبَاوِنَ لِلطَّيْبَاتِ أَوْلَيْهِكَ مُبْرَءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ (الله: ١٦)

وقال الله عنه والمنطقة عنه المرق وساس، رواه ابن ماجه بإسناد حسن



- اذكر ثلاثة من التدابير الوقائية التي اتخذها الإسلام لصيانة الأعراض.
  - 💎 لتزكية النفس أثر في صيانة الإنسان في عرضه.

بين كيف يصل إلى ذلك ؟

- بين وجه خطورة الخوض في الأعراض.
- هناك توجيهات خلقية تسهم في صيانة الأعراض في المجتمع . اذكر طرفا منها
- وه أبرز أسرار التعبير بالفاظ «يرمون» ، و«المحصنات» ، و«شهدا» في مقام الحديث عن «صيانة الأعراض»
- ما المقصود بقوله تعالى: ﴿ لَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظُنَّ ٱلْتُوْمِنُونَ وَٱلْمُوْمِنَاتُ بِٱلْفُسِمِ مَ خَيْراً ﴾ وما الذي يستفاد من التعبير بقوله «أنفسهم»؟

# ميز الصواب من الخطأ فيما يلى مع التعليل:

- ١. لم تتكرر ذكر قصة يوسف عليه السلام كغيرها من قصص الأنبياء ، وكذلك حادثة الإفك.
  - ٢. ليس هناك علاقة أو ارتباط بين غض البصر ، وحفظ الفروج .
  - ٣. اختيار العنصر الطيب عند الزواج يسهم في صيانة الأعراض للأفراد والمجتمعات .
    - ٤. شدد الإسلام في تشريعه لعقوبة الزنا.
- استعرض أنت وزمالؤك الأثار الاجتماعية والخلقية للخوض في أعراض الناس، وكيف يمكن علاج
   ذلك،
  - اكتب بحثًا قصيرًا عن صيانة الأعراض في الإسلام.





# كتدريبات عامة على الوحدة السادسة

- عرضت سورة "النور" تبرئة السيدة عائشة رضي الله عنها فضلًا على بيان مكانتها الرفيعة عند
   الله، اكتب الآيات التي تعرض لهذا الموضوع.
- قال تعالى : ﴿ وَلَا يَأْتُلَ أُولُواْ ٱلْفَصْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤَثُّواْ أُولِى ٱلفُرْقَ وَٱلْسَنجِينَ وَٱلسُّهَ حِيثَ فِي سَبِيلِ
   ٱللَّهِ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْسَفَحُوّاً آلَا لَحِيثُونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَنُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ) (السور: ٢٢)
   اشرح الآية مبينًا سبب نزولها.

| ب أن نتمثلها كي نبني حياتنا على العفة والشرف. | 🗸 في قصة يوسف عليه السلام دروس وعبر يجا |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                               | حدد ثلك الدروس فيما يلي:                |
|                                               |                                         |
|                                               |                                         |
|                                               |                                         |
|                                               |                                         |



# نموذج الورقة الامتحانية

# أولا - أجب عن الأسئلة الثلاثة الأنية،

### السؤال الأول:

 ا. قال تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ لَقَمَنْ لِاتَّذِيهِ وَهُو بَعِظْمُ يَبُئَىٰ لَا ثُمْرِكَ بِاللّهِ إِلَى الْفِرْكَ الْفُلْمُ عَظِيمٌ ﴿ وَوَضَيْنَا الْمُعَالَمُ مَا الْهِنْدَلُ إِلَى اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

> (التمان ١٢ - ١٤) ١. تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

أ. معنى 'وهنًا": (قوة - ضعفًا - ذلاً)
 ب. الشرك بالله ظلم (للنفس - للآخرين - للمعبود)

٢. لماذا كان الشرك ظلمًا عظيمًا على ضوء ما تفهمه من تفسير الآية الأولى؟

٣.أين نزلت سورة لقمان؟

ع. يرسم لقمان لابنه منهجًا أخلاقيًا عمليًا يجعله محبوبًا من الله ومن الناس، حدد معالم ذلك المنهج
 على ضوء دراستك لسورة لقمان.

ب. اكتب من قوله تعالى (إِنَّ ٱلْمُصِيرُ ) إلى قوله تعالى (إِنَّ أَلَكُرَ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْمُنيوِ)؟

# السؤال الثانيء

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه ﷺ: «صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي جَمَاعَة، تَزِيدُ عَلَى صَلَاته في بَيْته وَصَلَاته في سُوقه، بِضُعًا وَعَشْرِينَ نَرَجَةً، وَذَلكَ أَنَّ أَحَدَهُمْ إِذَا تَوَضَا فَأَخْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمُّ أَتَى الْنَسْجِدَ لَا يَنْهَزُهُ إِلَّا الصَلَاةُ، لَا يُرِيدُ إِلَّا الصَلَاةَ، فَلَمْ يَخْطُ خَطُوةً إِلَّا رُفِعَ لَهُ بِهَا نَرَجَةً، وَخُطْ عَنْهُ بِهَا خَطِينَةُ حتى يدخل المسجد......هصدق رسول الله ﷺ.

| أكمل ما يلي بالإجابة المناسبة: | * |
|--------------------------------|---|
| ١. معنى 'ينهزه'                |   |
| **** 1 * 1 * *                 |   |

ب. بم تفضل صلاة الرجل في المسجد صلاته في بيته أوسوقه؟

ج. إلام يرشدنا الحديث الشريف؟

د. أكمل بقية الحديث.



# الوحدة

### السادسة

# السؤال الثالث:

لم تكن هزيمة المسلمين في غزوة أحد إلا تذكرة بدروس وعبر على المسلمين تدبرها والإفادة منها.

|   | <ul> <li>أ. ضع علامة ( ✓ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة (× ) أمام العبارة غير الصحيحة مع تصويب الخطأ.</li> </ul> |                                                    |  |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|
| ( | )                                                                                                               | ١. كانت هزيمة المسلمين في غزوة أحد تذكرة لهم.      |  |
| ( | )                                                                                                               | ٢. سجدت الملائكة لآدم سجود تحية وعبادة.            |  |
| ( | )                                                                                                               | ٣. لم يُكرِه المسلمون أحدًا على الدخول في الإسلام. |  |

٤. غض البصر عن المحرمات أول مراتب العفة.
 ب. ما الدروس والعبر التي نستخلصها من غزوة حنين والطائف؟

ج. حدد القرآن الكريم ثمانية مصارف الزكاة، فما هي؟

# ثانياً - أجب عن سؤال واحد من السؤالين التاليين،

### السؤال الرابع:

أ. الإمام البخاري نمط رفيع للعالم العابد الذي وظف علمه لخدمة أمته دلل على ذلك في ضوء
 دراستك لسيرته.

ب. أجب في ضوء دراستك كتاب "أدب الحوار في الإسلام"،

١. لم يفرق الإسلام بين الرجل والمرأة في الحقوق المدنية.

٢.حاربت شريعة الإسلام الإشاعات الكاذبة التي ينشرها المحاورون مع غيرهم عن سوء نية.
 اذكر ثلاثًا منها.

### السؤال الخامس:

- أ. من خلال دراستك شخصية الإمام البخاري استنتج مواطن القدوة قيها.
  - ب. أجب في ضوء دراستك كتاب 'أدب الحوار في الإسلام'
- ١. من الآداب التي جاءت بها شريعة الإسلام لتنظيم الخلافات والمحاورات بين الناس التزام الموضوعية. وضبح ذلك.
  - ٢. لا يتنافى تنظيم الأسرة مع الإيمان بقضاء الله وقدره . علل ذلك،